

حجۃ الاسلام ابی حامد الغزالی

مِقَاتِلُ الْفَلَكِ الْمُقْتَرِبِ

حَقَّهُ وَقَدْمَهُ لَهُ

مُحَمَّدُ بْنُ جُبَيْرٍ

حجۃ الاسلام ابی حامد الغزالی

مِقَاتِلُ الْفُلَاسِفَةِ

حَقَّنَهُ وَقَاتَلَهُ

مُحَمَّدُ بْنُ جَبَرٍ

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## المقدمة

في منتصف القرن الخامس ولد الإمام الغزالي وتلقى في بداية أمره تعليماً كان حرياً أن يكتسبه السعادة والرقي الدنيوي، وحذق علوماً كانت نافقة سوقها في ذلك الزمان، ثم خرج بهذه البضاعة من العلم والثقافة يقصد دور الحكومة التي كان قد أعدّ لها نفسه. فارتقى إلى أعلى ما كان يستطيع أن يتصوره عالم من علماء ذلك العصر من المراتب والمناصب فعيّن شيخ الجامعة النظامية في بغداد وهي أكبر جامعة في العالم يومئذ، ونال الحظوة لدى الملوك والأمراء كنظام الملك الطوسي والملك شاه السلجوقي وـ(( الخليفة )) بغداد. ثم بلغ من تدخله في سياسة عصره أن كان يتدبر حلّ ما كان ينشأ بين الحاكم السلجوقي وـ(( الخليفة )) العباسي من الخلاف.

وبعد ما بلغ هذا المبلغ السامي من الرقي الدنيوي طرأ على حياته بعثة طارئ الانقلاب، وذلك أنه كلما أمعن في دراسته للحياة العلمية والحلقية والدينية والسياسية والمدنية في عصره، ازدادت نفسه ثورة عليها ومعاداة لها، وأهاب به ضميره: ((إنك يا أبا حامد لم تخلق للعلوم في هذا المستنقع الآسن والتقلب فيه، بل خلّق الله لواجب آخر غير هذا)). فلبي نداءه ونفض يديه آخر الأمر من جمّع الامتيازات والفوائد والمنافع والمشاغل التي كان فيها وأثر الزهد وخرج من بغداد سائحاً في أرض الله. ففكّر وتبصر في الخلوات والعزّلات، ثم مشى بين عامة المسلمين فسير غور حياتهم وبقى مدة من السنين يطهر روحه بطول الرياضة والمجاهدة. غادر الإمام بيته في الثامنة والثلاثين من عمره فرجع إليه في الثامنة والأربعين بعد عشر كامل. والذي قام به من العمل بعد هذا التفكير المتواصل

جميع الحقوق محفوظة  
الطبعة الأولى  
١٤٤٠ هـ - ١٩٦٠ م

طبعة الباباج  
دمشق هاتف: ٢٢٢١٥١٠  
عدد النسخ (١٠٠٠)

والتأمل المطرد والمشاهدة المستمرة أن تاب من التعلق بالملوك ومن قبول عطائهم ومراتبهم وعاهد الله على تجنب المجادلة والتعصب وأبى العمل في المؤسسات التعليمية الواقعة تحت تأثير الحكومة وأنشأ في طوس تحت إشرافه داراً مستقلة للتعليم والتدريس. وكان يجلب إلى بيته صفوة من الرجال ليدرّبهم وينخرّجهم على منهجه الخاص. إلا أنه لم يستطع أن يأتي بعمل انقلابي جليل في مسعاه هذا لأنّه لم يمهله الأمل في مواصلة العمل على هذا النهج المخصوص أكثر من خمس سنوات أو نهاراً.

والعمل التجديدي الذي قام به الإمام الغزالي في زمانه للخصه فيما يلي:  
**أولاً:** درس فلسفة اليونان درس المدقق المتبصر، ثم انتقدها انتقاداً لاذعاً حفف من هيئتها وروعتها في نفوس المسلمين. واستجلّى الناس وجه الحقيقة في النظريات التي كانوا قد سلّموا بها كأنّها حقائق منزلة من عند الله، وكانت لا يرون لسلامة دينهم من سبيل غير أن يطبقوا عليها تعاليم القرآن والسنة، ولم ينحصر أثر نقد الإمام هذا في الممالك الإسلامية، بل تعدّها إلى أوربة و فعل هناك أيضاً فعلته في إزالة غلبة الفلسفة اليونانية وفتح باب دور جديد - دور النقد الحقيقي العلمي!

**وثانياً:** أصلح الأخطاء التي كان جمّة الإسلام من لم يكن لهم بصر بالعلوم العقلية لا يزالون يرتكبونها عناداً للفلاسفة والمتكلمين فكان هؤلاء واقعين في ذلك الخطأ الفاحش ولكن الإمام أصلح هذا الخطأ في إبان سورته وأرشد المسلمين إلى أن إثبات عقائدهم الدينية لا يتوقف على التزام تلك الأمور التي لا يستسيغها العقل، بل وراء تلك العقائد حججاً وبراهين يسوغها العقل ويفيدها المنطق، فمن العبث أن يلعن المرء على تلك الترهات.

ولكن عمله يمتاز عن كل من سبقه في محاربة الفلسفة، إنهم اخترعوا موقف الدفاع عن الإسلام وعقائده، والاعتذار عن الدين الإسلامي، فكانت الفلسفة تهجم على الإسلام وهؤلاء يدافعون عن الإسلام، وينفون التهم الموجهة إليه، ويحاولون أن يبرروا موقفه، ويتمسّوا العذر لعقائده ونظرياته، فكأن علم الكلام كان جنة تتلقى هجمات الفلسفة وتحصّن العقيدة الإسلامية، ولم يجرئ أحد من المتكلمين أن يهاجم الفلسفة ويوجّعونها جرحاً ونقداً، فكان موقفهم موقف الدفاع عن قضية، وموقف الدفاع دائماً ضعيف، غايته أن يسامح المتهم ويعفي عنه.

أما الغزالي، فقد هاجم الفلسفة وتناولها بالفحص والنقد، وهجم عليها هجوماً عنيفاً مبنياً على الدراسة والبحث العلمي، وحجّة مثل حجة الفلسفة، وعقل مثل عقل الفلسفة الكبار ومدوني الفلسفة، وأجاها الفلسفة أن تقف موقف المتهم، وأجاها مثليها وحماتها إلى أن يقفوا موقف المدافعين، فكان تطوراً عظيماً في موقف الدين والفلسفة، وكان انتصاراً عظيماً للعقيدة الإسلامية عادت به الثقة إلى نفوس أتباعها والمؤمنين بها وزالت عنهم مهابة الفلسفة وسيطرتها العلمية. ولكن الغزالي لم يتهور في الهجوم على الفلسفة، ولم يكن فيه مقلداً لغيره ولا ضيق التفكير، إنه درس الفلسفة أولاً وكان يؤمن بأنه «لا يقف على فساد نوع من العلوم من لا يقف على متهي ذلك العلم، حتى يساوي أعلمهم في أصل ذلك العلم، ثم يزيد عليه ويتجاوز درجته»، فجد واجتهد في دراستها، ومعرفة حقيقتها وأغوارها حتى اطلع على متهي علومهم، ثم لم يستعجل كذلك ولم يبدأ بالهجوم، بل رأى أن المباحث الفلسفية لا تزال غامضة معقدة ليست في متناول الأوساط من الناس، وأن الكتب الفلسفية قد ألفت في لغة رمزية وفي أسلوب غير واضح، وكان مؤلفيها قد تعمدوا

ذلك ليقيموا سياجاً حول الفلسفة يحوطها من تناول العامة، أو لم يكونوا يحسنون التأليف، فرأى أن يولف كتاباً يذكر فيه المباحث الفلسفية، ونظريات الفلسفة وسائلها في لغة سهلة واضحة، وفي أسلوب مشرق، وقد رزق الغزالي قدرة عجيبة في تبسيط المسائل العلمية وإيصالها، فكسر ذلك السياج، ورفع الاحتكار العلمي، وألف كتاب «مقاصد الفلسفة» ذكر فيه المصطلحات الفلسفية والمباحث الفلسفية من غير تعليق ونقد، وعرض الفلسفة كأحسن ما يعرضها رجال الفلسفة، وكان يعده مقدمة لازمة لما تكفله من تزيف الفلسفة وإسقاط قيمتها العلمية، ويدع كتابه من أحسن الكتب التي تلخص وضع الفلسفة آنذاك.

ولقد قمت بنشر كتابه القائم («تهافت الفلسفة») فوجدت نفسي ملزماً بنشر كتاب («مقاصد الفلسفة») ليكتمل البناء الذي بناه الغزالي، فحصلت على نسخه المتوفرة وهي:

الطبعة الأولى للكتاب وهي طبعة محبى الدين صبىي الكردي عام ١٤٣١هـ وطبعه الدكتور سليمان دنيا مأخوذه من طبعة الكردي وهي نسخة يشيع فيها الاضطراب من جراء وضع أوراق في غير موضعها، فأرجعت الأوراق الضالة إلى موضعها فالتحم الكلام، وارتفع الاضطراب. وأصبح قارئ («المقاصد») لا يتعثر في قراءته في الكتاب كله.

وقد حقق لي نشر («مقاصد الفلسفة») أمنية من أعز الأمانى بعد أن كنت قد نشرت كتاب («التهافت») لأن كتاب («المقاصد») يشكل خطوة في سبيل تيسير الفلسفة وتبسيطها، لأن الغزالي قام بتلخيص الفلسفة وتبسيطها، وعرض مسائلها في غاية السهولة والبساطة إذ أعرض عن الغث والقشر واكتفى منها بالصفو واللباب.

وقد أعاني الله فيسراً لي معرفة أسباب الاضطراب الواقع في طبعة الكردي، فاستطعت أن أصلحها بوضع كل ورقة في مكانها المناسب لها، فارتفع الاضطراب. فهذا حسي من إعادة نشر الكتاب، وشرحت غريب الألفاظ والمصطلحات الفلسفية، واستخرجت الآيات والأحاديث ورجعتها إلى مصادرها بترقيم الآيات وبيان السورة وتخرير الحديث من مظانه وبذلت جهدي للخروج بالنص على صورة أقرب إلى الكمال بعد تصحح الاضطراب الذي كان في طبعة صبىي الكردي راجياً منه تعلل أن يتقبل عملي فهو نعم المولى ونعم التصير.

سدد الله خطانا، وهدانا إلى سبيل الخير والسداد.

محمد بيجو

دمشق ٢٦ شعبان ١٤١٩هـ  
١٥ كانون الأول ١٩٩٨م

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله الذي عصمنا من الضلال، وعرفنا مزلاً أقدام الجهال، والصلة على المخصوص من ذي الجلال بالقبول والإقبال، محمد المصطفى خير خلقه وعلى آله خير آل.

(أما بعد) فإنك التمست كلاماً شافياً في الكشف عن تهافت الفلاسفة وتناقض آرائهم ومكامن تلبيسهم وإغواههم، ولا مطعم في إسعافك إلا بعد تعريفك مذهبهم، وإعلامك معتقدهم، فإن الوقوف على فساد المذاهب قبل الإحاطة بمداركها محال، بل هو رمي في العمامة والضلال، فرأيت أن أقدم على بيان تهافتهم كلاماً وجيزاً مشتملاً على حكاية مقاصدهم من علومهم المنطقية والطبيعية والإلهية من غير تمييز بين الحق منها والباطل، بل لا أقصد إلا تفهم غاية كلامهم من غير تطويل، بذكر ما يجري بحرى الحشو والروابط الخارجية عن المقاصد، وأورده على سبيل الاقتراض<sup>(١)</sup> والحكاية مقورناً بما اعتقدوه أدلة لهم، ومقصود الكتاب حكاية (مقاصد الفلاسفة) وهو اسمه وأعرفك أولاً أن علومهم أربعة أقسام الرياضيات والمنطقيات والطبيعتيات والإلهيات.

(أما الرياضيات) فهي نظر في الحساب والهندسة وليس في مقتضيات الهندسة والحساب ما يخالف العقل ولا هي مما يمكن أن يقابل بإنكار وجد وإذا كان كذلك فلا غرض لنا في الاشتغال بإيراده.

(أما الإلهيات) فأكثر عقائدهم فيها على خلاف الحق، والصواب نادر فيها.

(أما المنطقيات) فأكثرها على منهج الصواب، والخطأ نادر فيها وإنما يخالفون أهل الحق فيها بالاصطلاحات والإيرادات دون المعاني والمقاصد، إذ غرضها تهذيب طرق الاستدلالات وذلك مما يشترك فيه النظار.

(١) افتصر الشيء: فصله واتزنه عنه، وافتصرته: افترزته (اللسان) وفي نسخة الاقتراض: اقتصره: تبع أثره.

(وأما الطبيعتيات) فالحق فيها مشوب بالباطل، والصواب فيها مشتبه بالخطأ، فلا يمكن الحكم عليها بغالب ومغلوب. وسيتضح في كتاب (التهافت) بطلان ما ينفي أن يعتقد بطلانه، ولنفهم الآن ما نحن نورده على سبيل الحكاية مهملاً مرسلاً من غير بحث عن الصحيح وال fasد، حتى إذا فرغنا منه استأنفنا له جداً وتشميرأ في كتاب مفرد نسميه (تهافت الفلاسفة)<sup>(١)</sup> إن شاء الله. ولتقطع البداية بتفهم المنطق وإيراده.

(١) طبع بإشرافي.

## القول في المنطق

### (مقدمة في تمهيد المنطق وبيان فائدته وأقسامه)

(أما التمهيد) فهو أن العلوم وإن انشعبت أقسامها فهي محصورة في قسمين: التصور والتصديق.

(أما التصور) فهو إدراك الذوات التي يدل عليها بالعبارات المفردة على سبيل التفهم والتحقيق، كإدراك المعنى المراد بلفظ الجسم، والشجر، والملك، والجن، والروح، وأمثاله.

(وأما التصديق) فكعلمك بأن العالم حادث، والطاعة يتاب عليها والمعصية يعاقب عليها، وكل تصديق فمن ضرورته أن يتقدمه تصوران فإن من لم يفهم العالم وحده، والحادث وحده، لم يتصور منه التصديق بأنه حادث، بل لفظ الحادث إذا لم يتصور معناه صار كلفظ المادث مثلاً. ولو قيل: العالم مادث لم يمكنك لا تصدق ولا تكذيب، لأن ما لا يفهم كيف ينكر أو كيف يصدق به، وكذا لفظ العالم إذا أبدل بهمّل، ثم كل واحد من التصور والتصديق ينقسم إلى ما يدرك أولاً من غير طلب وتأمل، وإلى ما لا يحصل إلا بالطلب. أما الذي يتصور من غير طلب فكالموجود والشيء وأمثالهما. وأما الذي يحصل بالطلب فكمعرفة حقيقة الروح والملك، والجن، وتصور الأمور الخفية ذاتها. وأما التصديق المعلوم أولاً فكالحكم بأن الاثنين أكثر من واحد، وأن الأشياء المساوية لشيء واحد متساوية، ويضاف إليه الحسّيات، والقبولات وجملة من العلوم التي تشتمل النقوس عليها من غير سبق طلب وتأمل فيها، وينحصر في ثلاثة عشر نوعاً وسيأتي في موضعه. وأما الذي يدرك بالتأمل فكالتصديق بمحادث العالم، وحشر الأجساد، والمحازات على الطاعات والمعاصي وأمثالها، وكل ما لا بد في تصوره من طلب فلا ينال إلا بذكر الحد، وكل ما لا بد في تصديقه من طلب فلا ينال إلا بالحجّة، وكل واحد منها من ضرورته

أن يتقدم عليه علم لا حالة، فإننا إذا أنكرنا معنى الإنسان وقلنا ما هو؟ فقيل لنا: هو حيوان ناطق، فيبني على أن يكون الحيوان معلوماً عندنا، وكذلك الناطق حتى يحصل لنا بهما العلم بالإنسان المجهول. ومهما لم نصدق بأن العالم حادث فقيل لنا: العالم مصور، وكل مصور حادث، فإذا العالم حادث، فهذا لا يفيينا العلم بما جهلناه من حدوث العالم إلا إذا سبق لنا التصديق بأن العالم مصور، وبأن المصور حادث، فعند ذلك نقتصر بهذهين العلمين العلم بما هو مجهول عندنا، فيثبت بهذا أن كل علم مطلوب فإنما يحصل بعلم قد سبق، ثم لا يتسلسل إلى غير النهاية فلابد وأن يتنهى إلى أرائل هي حاصلة في غريرة العقل بغير طلب وفكرة، وهذا تمهيد القول في المنطق.

(أما فائدة المنطق) فلما ثبت أن المجهول لا يحصل إلا بعلم، وليس بخفي أن كل معلوم لا يمكن التوصل به إلى كل مجهول بل لكل مجهول معلوم مخصوص يناسبه، وطريق في إيراده وإحضاره في الذهن يفضي بذلك الطريق إلى كشف المجهول، فما يؤدي منه إلى كشف التصورات يسمى حداً أو رسمًا، وما يفضي إلى العلوم التصديقية يسمى حجة، فمنه قياس، ومنه استقراء وتمثيل وغيره. وينقسم كل واحد من الحد والقياس إلى ما هو صواب ليفيد اليقين وإلى ما هو غلط، ولكنه شبيه بالصواب، فعلم المنطق هو القانون الذي به يميز صحيح الحد والقياس عن فاسدهما، فيتميز العلم اليقيني عمّا ليس يقينياً، وكأنه الميزان والعيار للعلوم كلها، وكل ما لم يوزن بالميزان لم يتميز فيه الرجحان عن النقصان. ولا الرياح عن الخسنان، فإن قيل: إن كانت فائدة المنطق تميز العلم عن الجهل فما فائدة العلم. قيل: له الفوائد كلها مستحقرة بالإضافة إلى السعادة الأبدية وهي سعادة الآخرة وهي منوطه بتكميل النفس، وتكميلها بأمررين التركة والتحلية.

(أما التزكية) فهي تطهيرها عن ردائل الأخلاق وتقديسها عن الصفات المذمومة.

### (الفن الأول في دلالة الألفاظ)

ويتضح المقصود منها بتقسيمات خمسة:

- (الأول ايساغوجي) اعلم بأن دلالة اللفظ على المعنى من ثلاثة أوجه:
  - (أحدها) بطريق المطابقة كدلالة لفظ البيت على معناه.
  - (والآخر) بطريق التضمن كدلالة لفظ البيت على الحائط المخصوص، فإن لفظ الحائط موضوع للسمى به بالطابقة فيدل عليه بذلك، ولفظ البيت أيضاً يدل عليه ولكن يفارقه في وجه الدلالة.
  - (والثالث) بطريق الالتزام كدلالة السقف على الحائط فإنه يبادر طريق المطابقة والتضمن فلم يكن بدّ من اختراع اسم ثالث، المستعمل في العلوم والمعول عليه في التفهيمات طريق المطابقة والتضمن، أما الالتزام فلا، فإن اللوازم أيضاً لها لوازم ويتداعى إلى أمور غير محدودة ولا يحصل التفاهم بها.
- (قسمة ثانية) اللفظ ينقسم إلى مفرد ومركب (أما المفرد) فهو الذي لا يراد بأجزائه أجزاء من المعنى كالإنسان فإنه لا يراد بـان ولا بـسان معنى من أجزاء معنى الإنسان بخلاف قوله غلام زيد وزيد يعيشى إذ يراد بالغلام الذي هو جزء من الكلام معنى وزيد معنى، وإذا قلت عبد الله وكان اسم لقب كان مفرداً لأنك لا تقصد به إلا ما تقصد بقولك زيد، وإن أردت النعت فهو مركب وإن كان كل مسمى بعد الله عبد الله لا محالة صار هذا الاسم في حقه كالمشترك تارة يطلق لقصد التعريف فيكون اسمـاً مفرداً وتارة يراد به الوصف فيكون مركباً.
- (قسمة ثالثة) اللفظ ينقسم إلى جزئي وكلبي. فالجزئي ما يمنع نفس مفهومه من الشركة فيه، كقولك: زيد وهذا الفرس وهذه الشجرة. والكلبي ما لا يمنع نفس مفهومه من وقوع الشركة فيه كالفرس والشجر والإنسان وإن لم يكن في العالم إلا فرس واحد فقولك: الفرس كلي لأن الاشتراك فيه ممكن بالقوة وإن لم يوجد بالفعل

(وأما التحلية) فبأن ينقش فيها حلية الحق حتى ينكشف لها الحقائق الإلهية، بل الوجود كله على ترتيبه انكشافاً حقيقةً موافقاً للحقيقة لا جهل فيها ولا لبس، ومنها المراة التي كمالها في أن يظهر فيها الصور الجميلة على ما هي عليها من غير اعوجاج وتغيير، وذلك بتطهيرها عن الخبر والصداً بأن يحاذى بها شطر الصور الجميلة، فالنفس مراة تنطبع فيها صور الوجود كلها مهما ذكّرت وصقلت بتحليلتها عن رذائل الأخلاق، ولا يمكن التمييز بين الأخلاق المذمومة والمحمودة إلا بالعلم، ولا معنى لتحصيل نقش الموجودات كلّها في النفس إلا بالعلم، ولا طريق إلى تحصيله إلا بالمنطق، فإذا فائدة المنطق اقتناص العلم، وفائدة العلم حيازة السعادة الأبدية، فإذا صَحَّ رجوع السعادة إلى كمال النفس بالتزكية والتحلية صار المنطق لا محالة عظيم الفائدة.

أما أقسام المنطق وترتيبه فيتبين بذلك مقصوده، ومقصوده الحد والقياس وتمييز الصحيح منها عن الفاسد، وأهمها القياس وهو مركب إذ لا يتنظم قياس إلا من مقدمتين كما سيأتي، وكل مقدمة فيها موضوع محمول، وكل موضوع فقيه لفظ ويدل لا محالة على معنى، ومن أراد تحصيل المركب إما في الوجود، أو في العلم، فلا سبيل له إلا بتقديم المفردات والأجزاء المفردة أولاً، كما أن باني البيت يفتقر إلى إعداد الخشب واللبن والطين وإحضار المفردات والأجزاء أولاً ثم الاستعمال بالبناء ثانياً - فكذلك العلم يحذو حذو المعلوم فإنه مثال مطابق للمعلوم، فطالب العلم بالمركب ينبغي أن يحصل العلم أولاً بالمفردات فلزم من ذلك أن تتكلّم في الألفاظ ووجه دلالتها على المعاني، ثم في المعاني وأقسامها، ثم في القضية المركبة من محول وموضوع وأقسامها، ثم في القياس المركب من قضيتي، ونتكلّم في القياس في قبيل أحدهما في مادته، والآخر في صورته كما سيأتي فعلى هذا يشتمل ما نريد إيراده من المنطق على فنون.

إنما يصير جزئياً بأن تقول: هذا الفرس، وهذا لو قلت: الشمس فهو كلي لأنه لو قدرت شموس لدخلت تحت الاسم بخلاف قولك هذه الشمس.

(قسمة رابعة) اللفظ ينقسم إلى فعل واسم وحرف، والمنظقون يسمون الفعل كلمة وكل واحد من الاسم والفعل يفارق الحرف في أن معناه تام بنفسه في الفهم بخلاف الحرف فإنه إذا قيل لك: من الداخل؟ قلت: زيد فهم وتم الجواب، وإذا قيل ماذا فعلت؟ قلت: ضربت تم الجواب - ولو قيل: أين زيد؟ قلت: في، أو قلت على لم يتم الجواب ما لم تقل في الدار أو على السطح فيظهر معنى الحرف في غيره لا في نفسه، ثم يفارق الكلمة الاسم في أنه يدل على معنى وعلى زمان وقوع ذلك المعنى كقولك: ضرب، فإنه يدل على الضرب الواقع في الماضي، والاسم كقولك: الفرس فإنه لا يدل على الزمان فإن قيل: فقولك: أمس وعام أول يدل على الزمان فليكن فعلاً. قيل: الفعل ما دلّ على معنى وعلى زمان ذلك المعنى، وقولك: أمس يدل على زمان هو نفس المعنى لا هو زمان المعنى فلو كان يدل أمس على معنى الأمس، وعلى زمان هو غير معنى الأمس لقيل: إنه فعل ولكان لازماً ومنطبقاً على حد الفعل.

(قسمة خامسة) الألفاظ من المعاني على خمسة منازل (المتواءطة والمترادفة والمتباينة والمشتركة والمتتفقة) أما المتواطة فكقولك: حيوان فإنه ينطبق على الفرس والثور والإنسان بمعنى واحد من غير تفاوت في القوة والضعف ولا تقدم ولا تأخر، بل الحيوانية للكل واحد - وكذلك الإنسان على زيد وعمر وخالد.

وأما المترادفة فهي الأسماء المختلفة المتوازدة على مسمى واحد كالليث والأسد والخمر والعقار.  
والمتباينة هي الأسماء المختلفة للمسميات المختلفة كالفرس والثور والسماء لمسمياتها.

والمشتركة هي اللفظ الواحد المطلق على مسميات مختلفة كلفظ العين للذهب والشمس والميزان وعين الماء.

والمتفقة هي المترددة بين المشتركة والمتواءطة كالوجود للجوهر والعرض فإنه ليس كلفظ العين إذ مسمياتها لا تشتراك في أمر الوجود حاصل للعرض كما أنه حاصل للجوهر، وليس كالمتواءطة لأن الحيوانية للفرس والإنسان ثابت على وجه واحد من غير اختلاف، والوجود يثبت للجوهر أولاً ثم يثبت للعرض بواسطته، فهو ثابت بتقدم وتأخر وقد يسمى هذا مشككاً لتردده. ولنقتصر من فن الألفاظ على هذا الفن.

حتى يكون ضحّاكاً وكون الإنسان ضحّاكاً بالطبع وصف له عرضي تابع لوجوده وهو مساوٍ لكونه حيواناً في أنه لازم لا يفارق، ولكن الفرق بينهما مدرك إذ لابد من اتصال الروح بجسد الإنسان أولاً ليكون إنساناً ولا يمكن أن يقال لابد من ضحّاكاً أولاً ليكون إنساناً بل يقال: لابد من إنسان أولاً ليكون ضحّاكاً، ولا يعني بهذه الأولية ترتيباً زمانياً بل ترتيباً عقلياً وإن كان مساوياً في الزمان.

والثالث: إن الذاتي لا يمكن أن يعلل، فلا يمكن أن يقال: أي شيء جعل الإنسان حيواناً، والسوداد لوناً، والأربعة عدداً؟ بل الإنسان حيوان بعينه وذاته لا يجعل جاعل، إذ لو كان يجعل جاعل لتصور أن يجعله إنساناً ولا يجعله حيواناً ولا يمكن ذلك في الوهم، كما يمكن في الوهم أن يجعل إنساناً ولا يجعل ضحّاكاً. وأما العرضي فمعلم إذ يقال: ما الذي جعل الإنسان موجوداً؟ فيصبح السؤال ولا يصبح أن يقال: ما الذي جعله حيواناً؟ بل كان قوله: ما الذي جعل الإنسان حيواناً كقولك ما الذي جعل الإنسان إنساناً؟ فيقال هو إنسان لذاته - وكذلك هو حيوان لذاته، لأن معنى الإنسان حيوان ناطق، فلا فرق بين قوله ما الذي جعل الحيوان الناطق حيواناً ناطقاً وبين قوله: ما الذي جعل الإنسان حيواناً إلا أنه اقتصر في أحد المسؤولين على ذكر إحدى الذاتيين دون الأخرى. وبالجملة مهما لم يكن المحمول غير الموضوع وخارجاً عن ذاته بالكلية لم يمكن أن يطلب له علة فلا يقال: لم كان الممكن ممكناً والواجب واجباً، ويقال لم كان الممكن موجوداً؟

(قسمة أخرى للعرض خاصية) العرض ينقسم إلى لازم لا يفارق أصلاً كالضحّاك للإنسان، وكالزوجية للاثنين، وككون الزوايا من المثلث مساوية لقائمتين فإنه لا يفارق المثلث وهو لازم وليس بذاتي، والذي يفارق ينقسم إلى ما هو بطيء المفارقة ككونه صبياً وشاباً وإلى ما هو سريع المفارقة كصفرة الوجه وحمرة الخجل، والذي يفارق ينقسم إلى ما يفارق في الوهم دون الوجود كالسوداد للزنجي وإلى ما لا يتصور أن يفارق أيضاً في الوهم كالمحاذاة للنقطة، والزوجية للأربعة، وقد يفارق في

### (الفن الثاني في المعاني الكلية واختلاف نسبها وأقسامها)

إذا قلنا: هذا الإنسان حيوان وأيضاً أدركنا تفرقة بين نسبة الحيوانية إليه، وبين نسبة الأبيضية إليه فما نسبته إلى الموضوعات، نسبة الحيوانية يسمى ذاتياً وما نسبته يشبه نسبة الأبيضية يسمى عرضياً، فيقال: كل معنى كلي نسب إلى جزئي تتحمه فإذا ما يكون ذاتياً وإما أن يكون عرضياً، ولا يكون المعنى ذاتياً ما لم يجتمع فيه ثلاثة أمور.

(الأول): إنك مهما فهمت الذاتي وفهمت ما هو ذاتي له لم يعكشك أن يخطر ببالك الموضوع، أو تفهمه إلا أن تفهم أولاً حصول الذاتي له، ولا يمكنك فهمه دون ذلك الذاتي فإنك إذا فهمت الإنسان والحيوان لم يمكنك فهم الإنسان دون فهم الحيوان أولاً، وإذا فهمت العدد وفهمت الأربعة لم يمكنك أن تقدر الأربعة داخلة في فهمك دون أن تفهم العدد أولاً، ولو أبدلت الحيوان والعدد بالوجود والأبيض يمكنك أن تفهم الأربعة من غير أن يدخل في فهمك أنها موجودة أم لا وأنها أبيض أولاً، بل ربما يشك في أن في العالم أربعة أم لا وذلك لا يقدح في فهمك ذات الأربعة، وكذلك تفهم ماهية الإنسان بعقلك من غير أن تحتاج إلى فهم كونه أبيض أو فهم كونه موجوداً، ولا يمكن دون كونه حيواناً وإن لم يساعدك الذهن في فهم هذا المثال لأنك إنسان موجود، ولكرثة وجود الإنسان فأبدله بالتمساح أو بما شئت من الحيوانات وغيرها، فيذلك يظهر أن الوجود عرضي للماهيات كلها. وأما الحيوان للإنسان فذاتي وكذلك اللون للسوداد والعدد للخمسة.

(الثاني): إنك تفهم أن الكلي لابد أن يكون أولاً حتى يكون الجزئي الموضوع تتحمه حاصلاً إما في الوجود، أو في الذهن إذ تفهم أنه لابد من حيوان أولاً حتى يكون إنساناً أو فرساً ولا بد من عدد أولاً حتى يكون أربعة أو خمسة، ولا يمكنك أن تقول: لا بد من ضحّاك أولاً حتى يكون إنساناً، بل لابد من إنسان أولاً

(قسمة أخرى) الذاتي باعتبار آخر ينقسم إلى ما يقال في حواب ما هو مما كان مطلب السائل بقوله ما هو حقيقة الذات، وإلى ما يقال في حواب أي شيء هو؟

فالأول يسمى جنساً أو نوعاً والآخر يسمى فصلاً. فمثال الأول الحيوان المقول في حواب قول القائل بعد إشارته إلى فرس أو نور أو إنسان ما هو؟ - وكذا الإنسان المقول في حواب من أشار إلى زيد وعمر وخالد وقال ما هم؟

ومثال الثاني الناطق فإنه إذا أشار إلى إنسان وقال: ما هو؟ فقلت حيوان لم ينقطع السؤال فإن الحيوان يشمل غير الإنسان، بل يحتاج إلى ما يفصل ذاته عن غيره، فيقول أي حيوان هو؟ فجوابه أنه الناطق فيكون الناطق فصلاً ذاتياً مقولاً في حواب أي شيء هو؟ ومجموع الحيوان والناطق حد حقيقي إذ الحد عبارة عما يصور كنه ماهية الشيء في نفس السائل فإن أبدلت الناطق بعرضي يفصله عن سائر الحيوانات، كثولك حيوان مديد القامة، عريض الأظفار، ضحاك بالطبع فإن هذا يميزه ويفصله عن سائر الحيوانات ولكن يسمى رسمياً. وفائدته التمييز فقط. وأما الحد فيطلب بهحقيقة ذات الشيء، فلا يحصل إلا بذكر الفصول الذاتية وأما التمييز فيحصل تبعاً لها، وقد يحصل التمييز بفصل واحد وقد لا تتصور الحقيقة إلا بذكر فصول، فرب شيء له فصول تزيد على واحد فيجب على المطلوب منه تصوير ماهية الشيء في النفس أن يذكر تلك الفصول، فمن قال في حد الحيوان: إنه جسم ذو نفس حساس فقد أتى بأمور ذاتية مميزة مطردة منعكسة ولكنه ينبغي أن يضيف إليه المتحرك بالإرادة حتى يتم به ذكر الفصول الذاتية، ويتم بسببه تصور الحقيقة، وإذا عرض الكلام في الحد فلتتبه على مثارات الغلط، وهي بعد الجمع بين الجنس الأقرب وجميع الفصول الذاتية على الترتيب ترجع إلى تعريف الشيء بما ليس أوضاع منه، بأن تعرف الشيء بنفسه، أو بما هو مثله في الغموض، أو بما هو أغمض منه، أو بما لا يعرف إلا به.

الوهم دون الوجود ككون الروايا من المثلث متساوية لقائمتين إذ قد يفهم المثلث من لا يفهم ذلك، ولا يمكن فهم الأربعة إلا وأن يقترن به فهم الزوجية، وإن كانت من الموارم، ولما كان مثل هذا اللازم قريباً من الذاتي وملتبساً به جمعنا تلك المعانى الثلاثة لتعتبر جميعها فنعرف باجتماعها كون الشيء ذاتياً ولا يعوّل على آحادها. وينقسم العرضي إلى ما يختص موضوعه كالضحك للإنسان ويسمى خاصاً، وإلى ما يعم غيره كالأكل للإنسان ويسمى عرضاً مطلقاً وعرضاً عاماً.

(قسمة أخرى للذاتي): الذاتي ينقسم باعتبار العموم والخصوص إلى ما لا أعم فوقه ويسمى جنساً، وإلى ما لا أخص تحته ويسمى نوعاً، وإلى ما هو متوسط ويسمى نوعاً بالإضافة إلى ما فوقه، وجنساً بالإضافة إلى ما تحته ويسمى الذي لا نوع تحته نوع الأنواع، والذي لا جنس فوقه جنس الأجناس. والأجناس العالية التي لا جنس فوقها عشرة كما سبقتني واحد جوهر، وتسعة أعراض فالجوهر جنس الأجناس إذ ليس شيء أعم منه إلا الوجود وهو عرضي وليس بذاتي. والجنس عبارة عن الذاتي الأعم. ثم ينقسم إلى الجسم وغير الجسم. والجسم ينقسم إلى النامي وغير النامي. والنامي ينقسم إلى الحيوان وإلى النبات، والحيوان ينقسم إلى الإنسان وغيره، فالجوهر جنس الأجناس والإنسان نوع الأنواع وما بينهما من النبات والحيوان يسمى نوعاً وجنساً بالإضافة. وإنما قيل للإنسان نوع الأنواع لأنه لا ينقسم إلا إلى معان عرضية كالصبي والكهل والطويل والقصير والعام والجاهل - وهذه عرضيات ليست بذاتيات، إذ الإنسان يفارق الفرس بذاته، والسود يفارق البياض بذاته، وهذا السود لا يفارق ذلك السود بذاته وطباوه ولكن يكون هذا في المداد وذلك في الغراب، وإضافته إلى الغراب عرضي له، وزيد لا يفارق عمراً في الإنسانية ولا في أمر ذاتي، بل في كونه ابن شخص آخر ومن بلد آخر أو على لون آخر وقد يوجد فيه حرفة وخلق آخر وكل هذا عرضيات للإنسان كما سبق ذكره بتعريف العرضي.

### (الفن الثالث في تركيب المفردات وأقسام القضايا)

المعاني المفردة إذا ركبت حصلت منها أقسام، ولستا نقصد من جملتها إلا قسماً واحداً وهو الخبر ويسمى قضية، وقولاً جازماً وهو الذي يتطرق إليه التصديق أو التكذيب، فإنك إذا قلت: العالم حادث، أمكن أن يقال لك: إنك صادق. وإذا قلت: الإنسان حجر أمكن أن تكذب، وإذا قلت: إن كانت الشمس طالعة فالكواكب خفية صدقت، فإن قلت: فالكواكب ظاهرة كذبت، وإن قلت: العالم إما حادث وإما قديم صدقت، وإن قلت: زيد إما بالعراق وإما بالحجاز كذبت، إذ قد يكون بالشام، وهذه هي أقسام القضايا، وأما إذا قلت: علمني مسألة أو قلت: هل تواافقني في الخروج إلى مكة، لم يمكن أن تصدق أو تكذب - فهذا معنى القضية ولنشرحها بذكر تقسيمات.

(القسمة الأولى): إن القضية تنقسم إلى حملية كقولك: العالم حادث، وإلى شرطية متصلة كقولك: إن كانت الشمس طالعة فالنهار موجود، وإلى شرطية منفصلة كقولك: العالم إما قديم وإما حادث. أما الأول الحتمي فيشتمل على جزئين يسمى أحدهما موضوعاً وهو المخبر عنه كالعالم من قولك: العالم حادث، ويسمى الثاني محمولاً وهو الخبر كالحادث من قولك: العالم حادث، وكل واحد من المحمول والموضوع قد يكون لفظاً مفرداً كما ذكرناه، وقد يكون لفظاً مركباً، ولكن يمكن أن يدل عليه بلفظ مفرد كقولك: الحيوان الناطق منتقل بنقل قدميه، فالحيوان الناطق موضوع ويقوم مقامه لفظ الإنسان وهو مفرد، وقولك: منتقل بنقل قدميه محمول ويقوم مقامه قولك: ماش.

(وأما الشرطية المتصلة) فلها أيضاً جرآن ولكن كل جزء منها يشتمل

مثال الأول: قوله في حد الزمان: إنه مدة الحركة لأن الزمان هو مدة الحركة ومن أشكال عليه الزمان فلم يشكل عليه إلا مدة الحركة، وإن معنى المدة ما هو. ومثال الثاني: أن تقول في حد البياض: البياض ما يضاد السواد فيعرف الشيء بضده، ومهما أشكل الشيء أشكل ضده، فضده في الخفاء مثله فليس تعريف البياض بالسواد بأولى من عكسه.

ومثال الثالث: قول بعضهم في حد النار: إنه العنصر الشبيه بالنفس، ومعلوم أن النفس أغمض من النار، فكيف تعرف به.

ومثال الرابع: أن يعرف الشيء بما لا يعرف إلا به، كقولك في حد الشمس إنه الكوكب المضيء الذي يطلع نهاراً فيذكر النهار في حد الشمس ولا يعرف النهار إلا بعد معرفة الشمس، إذ حده الصحيح هو أن تقول: هو زمان كون الشمس فوق الأرض - فهذه أمور مهمة في الحد يجب الاحترام منها. وقد تحصل مما سبق أن الذاتي ثلاثة أقسام (جنس ونوع وفصل) والعرضي قسمان (خاصة وعرض عام) فثبتت أن أقسام الكليات خمسة يسمى المفردات الخمس (وهي الجنس والنوع والفصل والعرض العام والخاصة).

(أما الجزء الأول) وهو قوله: إن كانت الشمس طالعة فالليل موجود، والسلب في المنفصلة أن تسلب الانفصال بأن تقول: ليس الحمار إما ذكر وإما أسود، بل إما ذكر وإما أثني، وليس العالم إما قديم وإما حجم، بل إما قديم وإما حادث، ورغمما كان المقدم سالباً والتالي سالباً، والشرطية المركبة منها موجبة كقولك: إن لم تكن الشمس طالعة فالنهار ليس موجود، فهذه موجبة لأنك أوجبت لزوم نفي النهار لنفي الطلوع وهو معنى الإيجاب في هذه القضية، وهنا مزلة القدم، وكذلك قد يغليط في الحملية ويفطن أن قوله (زيدنا بینا است) بالعجمية سالبة وهي موجبة إذ معناه إنه أعمى، ورغمما يقال بالعربية زيد غير بصير وهي موجبة، والغير بصير عبارة عن الأعمى، وهو بجملته محمول يمكن أن يثبت ويمكن أن ينفي، بأن يقال زيد ليس غير بصير إذ سلب الغير بصير عن زيد، وتسمى هذه قضية معدولة أي هو إيجاب في التحقيق عدل به إلى صيغة السلب، وآية ذلك أن السلب يصبح على المعدوم فيمكن أن يقال: شريك الله ليس بصيراً إذ الحال ليس عيناً، ولا يمكن أن يقال: شريك الله غير بصير كما لا يقال: أعمى وهو في لغة العجم أظهر.

(قسمة أخرى) القضية باعتبار موضوعها تنقسم إلى شخصية كقولك: زيد عالم وإلى غير شخصية وهي تنقسم إلى مهملة ومحضورة.

فالمهمل ما لم يسرّ بسور بين فيه أن الحكم محمول على كل الموضوع أو بعضه كقولك: الإنسان في خسر، إذ يتحمل أنك تزيد البعض والمحضورة هي التي ذكر ذلك فيها وهي أربعة إما موجبة كلية كقولك: كل إنسان حيوان أو موجبة جزئية كقولك: بعض الناس كاتب، أو سالبة كلية كقولك: لا إنسان واحد حجر، أو سالبة جزئية كقولك: لا كل إنسان كاتب، أو بعض الناس ليس بكاتب، فتكون القضايا بهذا الاعتبار ثمانية (شخصية سالبة)، (شخصية موجبة)، (مهملة سالبة)، (مهملة موجبة).

(قسمة أخرى) القضية باعتبار محمولها ينقسم إلى موجبة كقولك: العالم حادث، وإلى سالبة كقولك: العالم ليس بحادث، وليس هو حرف السلب والسلب

(مهملة موجبة) وهذه الأربع لا تستعمل في العلوم، أما الشخصي المعين فلا يطلب حكمه في العلوم، إذ لا يطلب حكم زيد بل يطلب حكم الإنسان. وأما المهملة فهي في قوة الجزئية لأنها حاكمة على الجزء لا ملة. وأما العموم فمشكوك ولأجل ترددك يجب أن يهجر في التعليمات فيبني المحصرات الأربع (موجبة كلية، موجبة جزئية، سالبة كلية، سالبة جزئية) والشرطية المتصلة أيضاً تقسم إلى كلية كقولك: كلما كانت الشمس طالعة فالنهار موجود، وإلى جزئية كقولك: ربما إن كانت الشمس طالعة كان الغيم موجوداً. وأما المنفصلة فالكلية منها أن تقول: كل جسم فإما متحرك وإما ساكن، والجزئية ثابت للإنسان، ولكن في بعض الأحوال وهو أن يكون في البحر لا في البر، وعليك أن تورد مثال السالبة الجزئية والكلية من الشرطية المتصلة والمنفصلة.

(الرابعة) القضية باعتبار نسبة مجموعها إلى موضوعها تقسم إلى مكنة كقولك: الإنسان كاتب، الإنسان ليس بكاتب. وإلى ممتنعة كقولك: الإنسان حجر، الإنسان ليس بحجر. وإلى واجبة كقولك: الإنسان حيوان، الإنسان ليس بحيوان. فنسبة الكتابة إلى الإنسان نسبة الإمكان ولا ينفت إلى اختلاف السلب والإيجاب في اللفظ، فإن المسلوب محمول بالسلب، كما أن الموجب محمول بالإيجاب، ونسبة الحجر إلى الإنسان نسبة الامتناع، ونسبة الحيوان إلى نسبة الوجوب، والممكنا لفظ مشترك لمعنىين إذ قد يراد به كل ما ليس ممتنع، فيدخل فيه الواجب وتكون الأمور بهذا الاعتبار قسمين ممكنا وممتنعا، وقد يراد به ما يمكن وجوده ويمكن عدمه أيضاً، وهو الاستعمال الخاص وتكون الأمور بهذا الاعتبار ثلاثة (واجب ومحظى وممتنع) ولا يدخل الواجب في الممكنا بهذا المعنى، ويدخل في الممكنا بالمعنى الأول، والممكنا بالمعنى الأول لا يجب أن يكون ممكنا العدم، بل ربما

كان ممتنع العدم كالواجب فإنه غير ممتنع، والممكنا بذلك المعنى عبارة عن غير الممتنع فقط.

(الخامسة) لكل قضية تقىض في الظاهر بخلافها بالإيجاب والسلب، ولكن إن قاسها الصدق والكذب سميتا متناقضتين وقيل: إن إدحهاما قضية الأخرى، ويعنى به أن يكذب إذا صدق قضية، ويصدق إذا كذب قضية، ولا يتحقق هذا التناقض إلا بشرط.

(الأول) أن يكون الموضوع واحداً بالحقيقة كما أنه واحد بالاسم وإن لم تناقضها، فإنك تقول: الحمل يذبح ويشوى، والحمل لا يذبح ولا يشوى، وتريد بأحدهما برج الحمل، وبالآخر الحيوان المعروف فلا يتناقضان.

(الثاني) أن يكون المحمول واحداً وإن لم ينافضا كقولك: المكره مختار أي له قدرة على الامتناع، والمكره ليس مختار أي ما خلّي وشهوته، فكون اسم المختار مشتركاً من التناقض كاسم الحمل في الموضوع.

(الثالث) أن لا يختلفا في الجزئية والكلية فإنك لو قلت: عين فلان أسود وأردت به الحدقة لم ينافضه قوله: عينه ليس بأسود إذا أردت به نفي السواد عن جميع العين.

(الرابع) أن لا يختلفا في القوة والفعل فإنك لو قلت: الخمر في الدن مسكون، وتريد به أن يمسك بالقوة لا ينافضه قوله: الخمر في الدن ليس بمسكون، إذا أردت به نفي الإسکار بالفعل.

(الخامس) أن يتساوايا في الإضافة فيما يقع في جملة المضافات فإنك تقول: العشرة نصف فلا ينافضه قوله: العشرة ليس بنصف إلا بالإضافة إلى العشرين وغيره، وتقول: زيد والد وزيد ليس بوالد وهما صادقان بالإضافة إلى شخصين.

(السادس) أن يتساوايا في الزمان والمكان. وبالجملة فينبع أن لا يخالف إحدى القضيتين الأخرى أبطة في شيء إلا في السلب والإيجاب، فتسقط إحدى

(الفن الرابع في تركيب القضايا) لتصير قياساً وهو المقصود ولكن أول الفكر آخر العمل، والنظر فيه ينحصر في الركنتين أحدهما في الصورة والآخر في المادة.

**الركن الأول:** في صورة القياس. قد ذكرنا أن العلم إما تصور وإما تصديق وإنما ينال التصور بالحد والتصديق باللحجة.

واللحجة إما قياس وإما استقراء، وإما تمثيل، واعتبار الغائب بالشاهد يسمى مثلاً ويدخل فيه، والتعويل من هذه الجملة على القياس، ومن جملة القياس على القياس البرهاني، ولكن لا بد من ذكر حد القياس في الجملة حتى ينقسم بعد ذلك إلى البرهاني وغيره. والقياس عبارة عن أقاويل ألفت تاليفاً يلزم من تسليمها بالذات قول آخر اضطراراً، ومثال ذلك العالم مصوّر وكل مصوّر حادث فإنهما قولان مؤلفان يلزم من تسليمهما بالضرورة قول ثالث وهو أن العالم حادث، وكذلك لو قلت: إن كان العالم مصوّراً فهو محدث، ولكنه مصوّر فلزم من تسليم هذه الأقاويل أن العالم حادث، وكذلك لو قلت: العالم إما حادث وإما قديم، ولكنه ليس بقديم فيلزم منه أنه حادث. والقياس ينقسم إلى ما سمي افتراضياً وإلى ما سمي استثنائياً.

أما الاقراني: فهو أن يجمع بين قضيتيين بينهما اشتراك في حد واحد، إذ كل قضية فلا محالة تشتمل على محول وموضع، وتشتمل القضييان على أربعة أمور لكنهما لو لم يشتراكا في أحد المعاني لم يحصل الازدواج والإنتاج إذ لا يتنظم قياس من قولك: العالم مصوّر، ومن قولك: النفس جوهر، بل لا بد وأن تكون القضية الثانية مشاركة للأولى في أحد حدّيها مثل أن تقول: العالم مصوّر والمصوّر محدث، فيرجع جموع أجزاء القضيتيين إلى ثلاثة أجزاء تسمى حدوداً، ومدار القياس عليهما وهو مثل العالم والمصوّر والمحدث في مثالنا والذي يقع مكرراً في القضيتيين، ومشتركاً يسمى الحد الأوسط، والذي يصير موضعياً في النتيجة الالزامية وهو المقصود بأن ينبع عنه يسمى حدأً أصغر كالعالم، والذي يصير محملأً في النتيجة وهو الحكم

القضيتيين ما توجه الأخرى بعينه من ذلك الموضوع على ذلك الوجه من غير تناوت، فإن كان الموضوع كلياً ولم يكن شخصياً زيد شرط سابع وهو أن يختلفا في الكلمة، بأن يكون إدحهما كلية والأخرى جزئية فإنهما إذا كانتا جزئيتين أمكن أن يصدق في مادة الإمكان، كقولك: بعض الناس كاتب وبعض الناس ليس بكاتب. وإن كانتا كليتين أمكن أن يكذبا في مادة الإمكان كقولك: كل إنسان كاتب وكل إنسان ليس بكاتب.

(قسمة أخرى وهي السادسة) كل قضية فلها عكس من حيث الظاهر، ولكنه ينقسم إلى ما يلزم صدقه من صدق القضية، وإلى ما لا يلزم ونعني بالعكس أن يجعل المحمول موضوعاً والموضوع محمولاً فإن بقي الصدق بعينه قيل: هي قضية معكوسة فإن لم يلزم قيل: إنها لا تتعكس وقد ذكرنا أن القضايا المخصوصة أربع، سالبة كلية وهي تتعكس مثل نفسها سالبة كلية فإذا صدق قولنا: لا إنسان واحد حجر، صدق قولنا: لا حجر واحد إنسان، لأنه لو لم يصدق لصدق تقضيه وهو قوله: بعض الحجر إنسان، ولكن ذلك البعض إنساناً وحراً وعند ذلك يكذب قولنا: لا إنسان واحد حجر وهي القضية التي وضعنها أولاً على أنها صادقة، فيدل هذا على أن السالبة الكلية تتعكس سالبة كلية. وأما السالبة الجزئية فلا تتعكس فإنه إذا صدق قولنا: ليس بعض الناس كاتباً لم يلزم أن يصدق قولنا: أن بعض الكاتب ليس إنساناً.

وأما الموجبة الكلية فتعكس موجبة جزئية لا كلية فإذا صدق قولنا: كل إنسان حيوان صدق قولنا: بعض الحيوان إنسان لا محالة، ولم يصدق قولنا: كل حيوان إنسان.

وأما الموجبة الجزئية فتعكس أيضاً مثل نفسها، فإذا صدق قولنا: بعض الحيوان إنسان صدق قولنا لا محالة: بعض الإنسان حيوان فهذا هو النظر في قسمة القضايا.

محموها حكم لا محالة على موضوعها، لا يمكن أن يكون إلا كذلك، وسواء كان الحكم على المحمول سلباً أو إيجاباً، وسواء كان الموضوع كلياً أو جزئياً فيحصل من ذلك أربعة أضرب متجة، ولزوم هذه النتيجة ظاهر، فإنه مهما صدق قولنا: الإنسان حيوان فكل ما صدق على الحيوان الذي هو محمول من كونه حساساً، أو كونه غير حجر، لابد وأن يصدق على الإنسان لأن الإنسان داخل لا محالة في الحيوان، وقد صدق الحكم على كل الحيوان فيكون صادقاً على بعض جزئياته لا محالة - فهذا حاصل الشكل الأول. وتفصيل أضرب الأربعة ما ذكره.

**(الضرب الأول)** من كليتين موجبتين مثاله هو أن كل جسم مؤلف وكل مؤلف محدث فكل جسم محدث لا محالة.

**(الضرب الثاني)** كليتان كبراهما سالبة وهو الأول بعينه ولكن يدل قوله محدث بأنه ليس بقديم حتى يصير سالباً فتقول: كل جسم مؤلف ولا مؤلف واحد قديم فيلزم منه أنه لا جسم واحد قديم.

**(الضرب الثالث)** هو الأول بعينه ولكن يجعل موضوع المقدمة الأولى جزئياً، وذلك لا يوجب اختلاف الحكم لأن كل جزئي هو كلي بالإضافة إلى نفسه، فالحكم على كل محمول الجزئي حكم على ذلك الجزئي، مثاله إنك تقول بعض الموجودات مؤلف وكل مؤلف محدث فيلزم لا محالة أن بعض الموجودات محدث وهذا قد اننظم من موجبتين صغيراهما جزئية وكبراهما كلية.

**(الضرب الرابع)** هو الثالث بعينه ولكن يجعل الكبri سالبة وتبديل صيغة الإيجاب بالسلب وتقول: بعض الموجودات مؤلف ولا مؤلف واحد أزلي فيلزم منه أنه لا كل موجود أزلي وقد اننظم هذا من موجبة صغيري جزئية، وكبri سالبة كلية، ويقى وراء هذا من الاقترانات اثنا عشر اقتراناً لا تنفع لأنه تننظم في كل شكل ستة عشر اقتراناً، لأن الصغرى تتحتم أن تكون موجبة كلية أو جزئية، وسالبة كلية أو جزئية، فتكون أربعة ثم تضاف إلى كل واحدة أربع كبريات أيضاً فيحصل

يسمى حداً أكبر كالمحدث في قولنا: العالم محدث وهو النتيجة الالازمة من القياس، والقضية إذا جعلت جزء قياس سميت مقدمة، والقضية التي فيها الحد الأصغر يسمى المقدمة الصغرى، والتي فيها الحد الأكبر يسمى المقدمة الكبرى، ولم يشتق الاسم للمقدمتين من الأوسط، فإنه موجود فيهما جمياً.

وأما الأصغر فلا يكون إلا في أحدهما وكذا الأكبر، واللازم من القياس يسمى بعد لزومه نتيجة، وقبل لزومه مطلوباً، وتأليف المقدمتين يسمى اقتراناً، وهيئة تأليف المقدمتين يسمى شكلاً فيحصل منه ثلاثة أشكال لأن الحد الأوسط إما أن يكون ممولاً في إحدى المقدمتين موضوعاً في الأخرى (ويسمى الشكل الأول) وإما أن يكون ممولاً فيهما جمياً (ويسمى الشكل الثاني) وإما أن يكون موضوعاً فيهما (ويسمى الشكل الثالث) وحكم المقدم والتالي في الشرطي المتصل حكم الموضوع والمحمول في انقسام تأليفه إلى هذه الأشكال، وتشترك الأشكال الثلاثة في أنها لا يحصل قياس منتج عن سالبتين، ولا عن صغرى سالبة وكبri جزئية، وينحصر كل شكل بخاصيص نذكرها.

**الشكل الأول:** هذا الشكل يفارق الآخرين بفصلين أحدهما أنه لا يحتاج في لزوم نتيجته إلى الرد إلى شكل آخر، وسائر الأشكال ترد إلى هذا الشكل حتى يظهر لزوم النتيجة، ولذا سمي هذا أولاً، والآخر أنه ينتج المتصورات الأربع أعني الموجبة الكلية والجزئية، والسائلة الكلية، والجزئية.

وأما **الشكل الثاني**: فلا ينتج موجبة أصلأ. والشكل الثالث لا ينتج كلية أصلأ، وشرط إنتاج هذا الشكل أعني به الشكل الأول أمران. أحدهما: أن تكون الصغرى موجبة. الآخر: أن تكون الكبri كلية.

فإن فقد الشيطان ربما صدق المقدمتان ولم يلزم النتيجة موضع صدقهما بحال. وحاصل هذا الشكل أنك إذا وضعت قضية موجبة صادقة فالحكم على كل

فالصغرى الموجة الكلية مع الكبرى الموجة الكلية متجهة - وكذلك مع الكبرى السالبة الكلية، وأما مع الكبرى الجزئيين فلا، والصغرى موجة الجزئية مع الكبرى الموجة الكلية والكبرى السالبة الكلية متجهة أيضاً، وأما مع الكبرى الجزئيين فلا تتجه أيضاً فقد ركينا على كل واحدة من صغرى موجة كلية وصغرى موجة جزئية أربع كبريات وكان المجموع ثمانية بطل منها أربعة لأنها جزئية أعني كبرياتها إذ قد شرطنا أن يكون الكبرى كلية حتى يتعدى الحكم إلى الموضوع فيبقى صغيريان سالبتان جزئية وكلية وينضاف إلى كل واحد أربع كبريات من المخصوصات الأربع وكلها غير متجهة للحلل في الصغرى فإذا شرطنا أن يكون الصغرى موجة إذ الحكم على المحمول الثابت هو الذي يتعدى إلى الموضوع فأما المحمول المسلوب فمما ينضاف للموضوع فالحكم عليه لا يتعدى إلى الموضوع المبادر فإذا قلت: الإنسان ليس بحجر ثم حكمت على الحجر بحكم نفيه كان أو إثباتاً لم يتعد ذلك إلى الإنسان فإنك أوقعت المبادرة بين الحجر والإنسان بالسلب فهذا تعليل هذه الشروط وتعليق اختصاص النتيجة بأربعة أضرب من جملة ستة عشر ضرباً.

(الشكل الثاني) يرجع حاصله إلى أن كل قضية أمكن أن تُحمل على مجموعها ما لم يوجد لموضوعها فهي قضية سالبة لا موجة إذ لو كانت موجة لكان الحكم على مجموعها حكماً على موضوعها كما سبق في الشكل الأول فإذا قلنا: الحكم على كل مجموع القضية الموجة حكم على الموضوع، ثم وجدنا ما يحكم به على مجموع ولا يحكم به على الموضوع فنعلم به أن القضية سالبة إذ لو كانت موجة لوجد حكم المجموع على الموضوع، وشرط هذا الشكل أن تختلف المقدمتان في الكيفية لتكون إحداهما سالبة والأخرى موجة وأن يكون الكبرى كلية بكل حال وهذا الشرطان يرددان أيضاً ضرورة النتيجة إلى أربعة أضرب من جملة ستة عشر ضرباً كما سبق ذكره في الشكل الأول.

من ضرب أربعة في أربعة ستة عشر، وإذا شرطنا أن تكون الصغرى موجة خرجت سالبتان، وما يتنبأ علينا من الإنتاج فيتعطل به ثمانية وتبقى موجبتان، ولكن الموجة الكلية الصغرى ينضاف إليها أربع كبريات اثنان منها جزئيان لا محالة فيتعطل به اثنان أيضاً إذ شرطنا في الكبرى هذا الشكل أن تكون كلية، فقد رجع إلى ستة، وأما الموجة الجزئية الصغرى فلا ينضاف إليها جزئية كبرى لا سالبة ولا موجة، إذ لا قياس عن جزئيتين فسقط اقتضان آخران من الستة الباقية وتبقى أربعة وإن أردت تصويره وتشكيله (فهذه صورته).

(ضروب الشكل الأول متجهها وعقيمهها)

| صغرى       | مثالها  | كبرى        | مثالها          | مثالها                            |
|------------|---------|-------------|-----------------|-----------------------------------|
| موجة كلية  | كل ا ب  | موجة كلية   | كل ب ج          | يتجه موجة كلية هي كل ا ج          |
| موجة كلية  | كل ا ب  | سالبة كلية  | لا شيء من ب ج   | يتجه سالبة كلية هي لا شيء من ا ج  |
| موجة كلية  | كل ا ب  | موجة جزئية  | بعض ماهوب ج     | هذا الضرب عقيم لأن الكبرى جزئية   |
| موجة كلية  | كل ا ب  | سالبة جزئية | بعض ماهوب ليس ج | هذا عقيم أيضاً لما سبق            |
| موجة جزئية | بعض ا ب | موجة كلية   | كل ب ج          | يتجه موجة جزئية وهي بعض ما هو ا ج |

|             |               |             |             |                                 |
|-------------|---------------|-------------|-------------|---------------------------------|
| موجبة جزئية | بعض ا ب       | موجبة جزئية | بعض ما هو ب | هذا عقيم لأن المقدمتين جزئيان   |
| موجبة جزئية | بعض ا ب       | سالبة جزئية | ليس كل ب    | هذا عقيم لما سبق                |
| موجبة جزئية | بعض ا ب       | سالبة كلية  | لا شيء من ب | ينتاج سالبة جزئية هي ليس كل ا ج |
| سالبة كلية  | لا شيء من ا ب | موجبة كلية  | كل ب ج      | عقيم                            |
| سالبة كلية  | لا شيء من ا ب | موجبة جزئية | بعض ب ج     | عقيم                            |
| سالبة كلية  | لا شيء من ا ب | سالبة كلية  | لا شيء من ب | عقيم                            |
| سالبة كلية  | لا شيء من ا ب | سالبة جزئية | ليس كل ب    | عقيم                            |
| سالبة جزئية | ليس كل ا ب    | موجبة كلية  | كل ب ج      | عقيم                            |
| سالبة جزئية | ليس كل ا ب    | موجبة جزئية | بعض ب ج     | عقيم                            |
| سالبة جزئية | ليس كل ا ب    | سالبة كلية  | لا شيء من ب | عقيم                            |
| سالبة جزئية | ليس كل ا ب    | سالبة جزئية | ليس كل ب    | عقيم                            |

**(الضرب الأول)** من صغرى موجبة كلية وكبيرى سالبة كلية، كقولك: كل جسم منقسم ولا نفس واحد منقسم يتبع فلا جسم واحد نفس، وبين لزوم هذه النتيجة بالرد إلى الشكل الأول بعكس الكبىري فإنها سالبة كلية تتعكس مثل نفسها، وهو أن تقول: ولا شيء مما هو منقسم واحد نفس فيصير المنقسم موضوعاً للأكبر وقد كان محولاً للأصغر فيرجع إلى الشكل الأول.

**(الضرب الثاني)** كليتان لن الصغرى سالبة كقولك: لا أزلي واحد مؤلف وكل جسم مؤلف فلزم منه أنه لا أزلي واحد جسم لأنها تعكس الصغرى وبجعلها كبىري، فنقول: لا مؤلف واحد أزلي وكل جسم مؤلف فيحصل منه أنه لا جسم واحد أزلي كما في الشكل الأول. ثم تعكس هذه النتيجة لأنها سالبة كلية فيحصل ما ذكرناه وهو أنه لا أزلي واحد جسم.

**(الضرب الثالث)** من جزئية موجبة صغرى وكلية سالبة كبىري وهو الضرب الأول من هذا الشكل إلا أن الصغرى تجعل جزئية فنقول: بعض الموجودات منقسم، ولا نفس واحد منقسم، وبعض الموجودات ليس بنفس، لأنك إذا عكست الكبىري رجع إلى الشكل الأول.

**(الضرب الرابع)** جزئية سالبة صغرى، وكلية موجبة كبىري، كقولك: لا كل موجود مؤلف، وكل جسم مؤلف، فلا كل موجود جسم، وهذا لا يمكن أن يرد إلى الشكل الأول بالعكس لأن السالبة فيها جزئية ولا عكس لها، ولو عكست الكبىري الموجبة لانعكست جزئية ولا قياس عن جزئيتين، وإنما يصح بطرريقين يسمى إحداهما الافتراض والآخر الخلف.

أما الافتراض: فهو إنك إذا قلت: بعض الموجودات ليس بمؤلف فذلك البعض كل في نفسه فافتراضه كلاماً ولقبه بأي اسم تريده، فينزل منزلة الضرب الثاني من هذا الشكل.

(الضرب الرابع) من موجبين والكبير جزئية كقولك: كل إنسان حيوان وبعض الناس كاتب بعض الحيوان كاتب لأنك إذا عكست الكبير جزئية وجعلتها صغرى صار كأنك قلت كاتب ما إنسان وكل إنسان حيوان فيلزم كاتب ما حيوان وتعكس النتيجة فتصير: حيوان ما كاتب.

(الضرب الخامس) من كلية موجبة صغرى وجزئية سالبة كبرى كقولك: كل إنسان ناطق، ولا كل إنسان كاتب، فيلزم لا كل كاتب ناطق، ويتبيّن هذا بطريق الافتراض كأن تقول مثلاً: كل إنسان ناطق وبعض ما هو إنسان ألمي بعض ما هو ناطق ألمي، ثم تقول: بعض ما هو ناطق ألمي ولا شيء مما هو ألمي بكاتب فلا كل ناطق بكاتب.

(الضرب السادس) من صغرى موجبة جزئية وكبير سالبة كلية كقولك: بعض الحيوان أبيض ولا حيوان واحد ثلث فبعض الأبيض ليس بثلث، ويظهر بعكس الصغرى لأنّه يرجع إلى الرابع من الشكل الأول هذا تفصيل الأقيسة الحملية.

وأما الخلف فهو أن تقول: إن لم يكن قولنا: لا كل موجود جسم صادقاً نقبيضاً وهو قولنا: كل موجود جسم صادق، ومعلوم أن كل جسم مؤلف فيلزم أن كل موجود مؤلف وقد كنا وضعنا في المقدمة الصغرى أنه لا كل موجود مؤلف على أنها صادقة فكيف يصدق نقبيضاً هذا خلف محال فالمعنى إلية محال وإنما أفضى إليه فرض الداعي التي هي نقبيضاً للنتيجة صادقة فليست بصادقة.

(الشكل الثالث) هو أن يكون الأوسط موضوعاً في الطرفين ويرجع حاصله إلى أن كل قضية موجبة فالحكم على موضوعها حكم على بعض عمومها سواء كان الحكم سلباً أو إيجاباً، وسواء كانت القضية موجبة جزئية أو كلية وذلك واضح وله شرطان:

(أحدهما) أن تكون الصغرى موجبة.  
(والآخر) أن يكون إحداهما كلية إما الصغرى وإما الكبير ففيهما كانت كلية كافية والمتبع من هذا الشكل ستة أضرب:

(الضرب الأول) من كلتين موجبين كقولك: كل إنسان حيوان وكل إنسان ناطق فيلزم أن بعض الحيوان ناطق، لأن الصغرى تعكس جزئية فيصير كأنك قلت: بعض الحيوان إنسان وكل إنسان ناطق وهو الضرب الثالث من الشكل الأول.

(الضرب الثاني) من كلتين والكبير سالبة كقولك: كل إنسان حيوان ولا إنسان واحد فرس فلا كل حيوان فرس. وذلك لأنك إذا عكست الصغرى صارت جزئية موجبة ويرجع إلى الرابع من الشكل الأول.

(الضرب الثالث) من موجبين والصغرى جزئية كقولك: بعض الناس يبيض وكل إنسان حيوان وبعض البيض حيوان فإنك تعكس الصغرى جزئية موجبة ويرجع إلى الثالث من الشكل الأول.

## (القول في القياسات الاستثنائي)

القياس الاستثنائي نوعان: شرطي متصل، وشرطي منفصل.

(أما الشرطي المتصل) فمثاله قوله: إن كان العالم حادثاً فله حدث هذه مقدمة إذا استثنى عين المقدم منها لزم عين التالي، وهو أن تقول: وملومن أن العالم حادث وهو عين المقدم، فيلزم منه عين التالي وهو أن له حدثاً، وإن استثنى نقىض التالي لزم منه نقىض المقدم، وهو أن تقول: وملومن أنه ليس له حدث فلزم أنه ليس بحادث، فاما إذا استثنى نقىض المقدم لم يلزم منه لا عين التالي ولا نقىضه، فإنك لو قلت: لكنه ليس بحادث فهذا لا ينبع كما أنك تقول: إن كان هذا إنساناً فهو حيوان لكنه ليس بإنسان فلا يلزم منه أنه حيوان، ولا أنه ليس بحيوان - وكذلك إن استثنى عين التالي لم ينبع، فإنك إن قلت: وملومن أن العالم حدث لم يلزم منه نتيجة لأنك إذا قلت: إن كانت هذه الصلاة صحيحة فالمصلحي مظهر ولكنه مظهر فلا يلزم منه أن الصلاة صحيحة ولا أنها باطلة، وهذه أربع استثناءات لا ينبع منها إلا اثنان وهي عين المقدم وينبع عين التالي ونقىض التالي وينبع نقىض المقدم، فاما نقىض المقدم وعين التالي فلا ينبع إلا إذا ثبت أن التالي مساوٍ للمقدم وليس بأعمٍ منه، فعند ذلك ينبع الاستثناءات الأربع فإنك تقول: إن كان هذا جسماً فهو مؤلف، لكنه جسم فهو مؤلف، لكنه مؤلف فهو جسم، لكنه ليس بجسم فليس بمؤلف، ولكنه ليس بمؤلف فليس بجسم. فاما إذا كان التالي أعم من المقدم كالمحيوان بالنسبة إلى الإنسان ففي نفي الأعم نفي الأخص، إذ في نفي المحيوان نفي الإنسان وليس في نفي الأخص نفي الأعم، إذ ليس في نفي الإنسان نفي المحيوان نعم في إثبات الأخص إثبات الأعم، إذ في إثبات الإنسان إثبات المحيوان وليس في إثبات المحيوان إثبات الإنسان.

(ال النوع الثاني الشرطي المنفصل) وهو أن تقول: العالم إما حادث وإما قد يم فهذا ينبع منه أربع استثناءات فإنك تقول: لكنه حادث فليس بقديم، لكنه ليس بحادث، فهو قد يم، لكنه قد يم فليس بحادث، لكنه ليس بقديم فهو حادث، فاستثناء عين كل واحد ينبع نقىض الآخر، واستثناء نقىض كل واحد ينبع عين الآخر - وهذا شرطه الحصر في قسمين فإن كان في ثلاثة فاستثناء عين كل واحد ينبع نقىض الآخرين، كقولك: هذا العدد إما أكثر أو أقل أو مساوٍ ولكنه أكثر فبطل أن يكون أقل أو مساوياً. فاما استثناء نقىض الواحد يوجب أحد الباقيين لا بعينه، كقولك: لكنه ليس بمساوٍ فيجب أن يكون إما أقل أو أكثر، وإن لم تكن الأقسام حاصرة كقولك: زيد إما بالحجاز وإما بالعراق، أو هذا العدد إما خمسة أو إما عشرة وإما كيٍت وإما كيٍت فاستثناء عين واحد ينبع بطلان عين الآخرين، وأما استثناء نقىض الواحد فلا ينبع إلا الانحصار في الباقى الذى لا ينحصر - وهذه أصول الأقىسة وننكل الكلام بذلك ذكر أمور أربع.

## قياس الخلف والاستقراء والمثال والقياسات المركبة

أما قياس الخلف فصورته أن ثبت مذهبك بإبطال نقضه، بأن تلزم عليه حالات بأن تضيف إلى مقدمة ظاهرة الصدق وينتج منه نتيجة ظاهرة الكذب، ثم تقول: النتيجة الكاذبة لا تحصل إلا من مقدمات كاذبة، وإحدى المقدمتين ظاهرة الصدق فيتعين الكذب في المقدمة الثانية التي هي مذهب الخصم. مثاله أن يقول القائل: كل نفس فهو جسم فتقول: كل نفس فهو جسم وكل جسم فهو منقسم فإذاً كل نفس فهو منقسم، وهذا ظاهر الكذب في نفس الإنسان، فلا بد أن يكون في مقدماته المنتجة له قول كذب، لكن قولنا: كل جسم منقسم ظاهر الصدق فبقي الكذب في قولنا: كل نفس جسم، فإذا بطل ذلك ثبت أن النفس ليس بجسم.

(أما الاستقراء) فهو أن يحكم من جزئيات كثيرة على الكل الذي يشمل تلك الجزئيات، كقولك: كل حيوان فعند المرض يحرك فكه الأسفل لأننا رأينا الفرس والإنسان والهرة وسائر الحيوانات كذلك، وهذا صحيح إن أمكن استقراء جميع الجزئيات حتى لا يشذ واحد فعند ذلك ينطوي قياس من الشكل الأول، وهو أن تقول: كل حيوان إما إنسان أو فرس أو غيرهما، وكل إنسان يحرك فكه الأسفل عند المرض، وكل فرس يحرك فكه الأسفل عند المرض، فكل كذا وكذا مما غيرهما يحرك فكه الأسفل عند المرض فيتبيّن أن كل حيوان يحرك فكه الأسفل عند المرض. ولكن إذا احتمل أن يشذ واحد لم يفدي اليقين كالتمساح الذي يحرك فكه الأعلى، ولا يبعد أن يطرد حكم في ألف إلا في واحد، والاعتماد على الاستقراء يصلح في الفقيهيات لا في اليقينيات، وفي الفقيهيات كل ما كان الاستقراء أشد استقصاء وأقرب إلى الاستيفاء كان أكدر في تغليب الظن.

(وأما المثال) فهو الذي يسميه الفقهاء والمتكلمون قياساً وهو نقل الحكم من جزئي على جزئي آخر، لأنه يماثله في أمر من الأمور، وهو كمن ينظر إلى البيت

فيراها حادثاً ومصوّراً، ثم إنها ينظر إلى السماء فيراها مصوّراً فينقل الحكم إليها فيقول: السماء جسم مصوّر فهو حادث قياساً على البيت، وهذا لا يفدي اليقين ولكنه يصلح لتطييب القلب وإقناع النفس في المخاورات، وكثيراً ما يستعمل في الخطابة ونعني بالخطابة المخاورات الجارية في الخصومات، والشكایات والاعتذارات في الذم والمدح، وفي تفحيم الشيء وتحقيره، وما يجري هذا المجرى فإذا قيل لمريض: هذا الشراب ينفعك فيقول: لم؟ فيقال: لأن المريض الفلانى شربه فنفعه، فإذا قيل له ذلك مالت نفسه إلى القبول ولم يطالب بأن يصحح عنده أنه ينفع لكل مريض، أو يصحح أن مرضه كمرضه، وحاله في السن والقوّة والضعف وسائر الأمور كحاله. ولما أحسن الجدلانون بضعف هذا الفن أحدثوا طرقاً وهو أن قالوا: نبين أن الحكم في الأصل معلّ بهاذا المعنى وسلكوا في إثبات المعنى والعلة طريقين.

(أحدهما) الطرد والعكس وهو أنهما قالوا: نظرنا فرأينا أن كل ما هو مصوّر فهو محدث، وكل ما ليس بمحض مصوّر فليس بمحض، وهذا يرجع إلى الاستقراء وهو غير مفدي للإثبات من وجهين:

- (أحدهما) أن استيفاء جميع الأحاديث غير ممكن فلعله شذ عنه واحد.
- (والآخر) أنه في استقراءه هل تصفح السماء؟ فإن كان ما تصفح فإذاً لم يتصفح الكل بل تصفح ألفاً مثلاً إلا واحداً ولا يبعد أن يخالف في الحكم الواحد الألف كما ذكرناه في التمساح، وإن تصفح السماء وعرف أنه محدث لكونه مصوّراً فهو حل النزاع، وقد بان له قبل صحة مقدمة القياس يعني قبل اطراوه فأي حاجة به إلى القياس إن ثبت له ذلك.

(الطريقة الأخرى) السير والتقطيم وهو أنهما قالوا: نسير أو صاف البيت مثلاً ونقول: إنه موجود وجسم وقائم بنفسه ومصوّر وباطل أن يكون محدثاً لكونه موجوداً أو قائماً بنفسه، أو كذا أو كذا إذ يلزم أن يكون كل موجود قائم بنفسه محدثاً، فثبت أن ذلك لأنه مصوّر وهذا فاسد من أربعة أوجه:

(الأول) إنه يحتمل أن يقال: ليس الحكم معللاً في الأصل بعلة من هذه العلل التي هي أعم، بل بعلة قاصرة على ذاته لا تتعداه، ككونه بيتاً مثلاً، وإن ثبت أن غير البيت حادث فيكون معللاً بما يجمع البيت وذلك الشيء خاصة ولا يتعدي إلى السماء.

(الثاني) إن هذا إنما يصح إذا استقصى جميع أوصاف الأصل حتى لا يشدّ شيء، والحصر والاستقصاء ليس بيبن فلعله شدّ وصف عن السير ويكون هو العلة. وأكثر الجدلين لا يهتمون بالحصر بل يقولون: إن كانت فيه علة أخرى فأبرزها أو يقولون: لو كان لأدركته أنا وأنت كما أنه لو كان بين يدينا فيل لأدركتاه واد لم ندركه حكمنا بنفيه وهذا ضعيف، إذ عجز الخصمين عن الإدراك في الحال، ولا في طول العجز لا يدل على العدم أيضاً وليس هذا كالفاليل فإنه فقط لم تعهد فيلاً قائماً بين أيدينا ولم نشاهده في الوقت، وكم من المعانى الموجودة قد طلبناها ولم نعثر عليها في الحال ثم عثرنا عليها.

(الثالث) إنه وإن سلم الاستقصاء فيها وكانت الأوصاف أربعة فإبطال ثلاثة لا يوجب ثبوت الرابع، إذ الأقسام في التركيب تزيد على أربعة إذ يحتمل أن يكون حادثاً لكونه موجوداً وجسمًا، أو لكونه موجوداً وقائماً بنفسه، أو لكونه موجوداً ومصوّراً. ويحتمل أن يكون حادثاً لكونه جسمًا وقائماً بنفسه، أو لكونه جسمًا ومصوّراً، ويحتمل أن يكون حادثاً لكونه جسمًا ومصوّراً، ويحتمل أن يكون حادثاً لكونه موجوداً وجسمًا وقائماً بنفسه. ويحتمل أن يكون حادثاً لكونه موجوداً وقائماً بنفسه ومصوّراً، أو غير ذلك من التركيبات من اثنين اثنين، أو من ثلاثة ثلاثة، فكم من حكم لا يثبت ما لم يجتمع أمور كالسوداد للحبر يشتراك فيه العفص والزراج والعنخ بالماء، وأكثر الأحكام معللة بأمور مركبة فكيف يكفي إبطال المفردات.

(والرابع) إنه إن سلم الاستقصاء وسلم إنه إذا بطل ثلاثة ولم يق إلا رابع فهذا يدل على أن الحكم ليس في الثلاث وإنه لا يعدو الرابع، لكنه لا يدل على أنه منوط بالرابع لا محالة، بل يحتمل أن ينقسم المعنى الرابع إلى قسمين ويكون الحكم في أحد القسمين دون الآخر، فإبطال ثلاثة يدل على أن المعنى لا يعلو الرابع ولا يدل على أنه العلة وهذا مزلة قدم، فإنه لو قسم أولاً وقال وصفه: إنه موجود، وقائم بنفسه، وجسم، ومصوّر بصفة كذا، ومصوّر بصفة أخرى، لكان إبطال ثلاثة لا يوجب أن يتعلّق الحكم بالصوّر المطلق، بل بأحد قسمي الصوّر، فهذا كشف هذه الأدلة الجدلية ولا يصيّر ذلك برهاناً ما لم تقل: كل صوّر محدث، والسماء صوّر، فهو محدث. فإن نسوز في قوله: كل صوّر محدث فلابد من إثباته، ولا يثبت ذلك بأن يرى صوّراً آخر محدثاً ولا ألف صوّر محدثاً بل صارت هذه المقدمة مطلوبة، فيجب إثباتها بعدهم مسلمتين أو بطريق من الطرق المذكورة لا محالة - فهذا حكم المثال.

(أما القياسات المركبة) فاعلم أن العادة في الكتب والتعليمات غير جارية بترتيب الأقيسة على التحو الذي ربناه، ولكن تورد في الكتب مشوشة إنما مع زيادة مستغنى عنها. وإنما مع حذف إحدى المقدمتين استغناء بظهورها، أو قصداً إلى التلبيس، وما يورد مشوش الترتيب مما ليس على ذلك النظم، وأمكن رده إليه فهو قياس منتج وما هو على ذلك النظم في ظاهره، ولكنه ليس معه شروطه فهو غير منتج، ومثال الترتيب هو الشكل الأول من أقليدس<sup>(١)</sup> وهو أنه إذا كان معك خط (أ) وأردت أن تبني عليه مثلاً متساوياً للأضلاع، وتقييم البرهان على أنه متساوي الأضلاع فتقول: مهما جعلنا نقطة (أ) مرتكزاً ووضعنا عليه طرف الفركار وفتحناه إلى نقطة (ب) وتممنا دائرة حول مركز (أ) ثم جعلنا نقطة (ب) مرتكزاً

(١) أقليدس: عالم رياضي يوناني (من القرن السادس قبل الميلاد) ألف كتاب ((الأصول في الهندسة)) الذي يعد من أهم أوائل كتب الهندسة في العالم القديم.

(القول في مادة القياس) مادة القياس هي المقدّمات فإن كانت صادقة يقينية كانت النتائج صادقة يقينية، وإن كانت كاذبة لم ينبع الصادقة، وإن كانت ظنية لم ينبع اليقينية وكما أن الذهب مادة الدينار والتدوير صورته، وقد يحتمل تزيف الدينار تارة باعوجاج صورته وبطهان استدارته بأن يكون مستطيلاً فلا يسمى ديناراً، وتارة بفساد مادته بأن يكون خاساً أو حديداً، كذلك القياس تارة يفسد بفساد صورته، وهو أن لا يكون على شكل من الأشكال السابقة، وتارة بفساد مادته، وإن صحت صورته، وهو أن تكون المقدمة ظنية أو كاذبة، وكما أن الذهب له خمس مراتب.

(الأول) أن يكون ابرياً خالصاً محققاً.

(الثاني) أن لا يكون في تلك الدرجة ولكن يكون فيه غش ما لا يظهر أبلة إلا للناقد البصير.

(الثالث) أن يكون فيه غش يظهر لكل ناقد ويمكن أن يشعر به غير الناقد أيضاً وينبه عليه.

(الرابع) أن يكون زيفاً من خناس ولكن موهه تويهها يكاد يغلوط فيه الناقد مع أنه لا ذهب فيه أصلأ.

(الخامس) أن يكون موهاً تويههاً يظهر لكل أحد أنه موهه. كذلك المقدّمات لها خمسة أحوال:

- (الأول) أن يكون يقينية صادقة بلا شك ولا شبهة فالقياس الذي ينطوي منها يسمى برهاناً.

- (الثاني) أن تكون مقاربة للبيين على وجه يعسر الشعور بإمكان الخطأ فيها، ولكن يتطرق إليها إمكان إذا تأقق الناظر فيها والقياس المرتب منها يسمى جديلاً.

ووضعنا عليه طرف الفركار وفتحناه إلى نقطة (أ) وتمتنا دائرة على مركز (ب) فالدائرتان متماثلتان لأنهما على بعد واحد، ويتقاطعان لا محالة في ج فيخرج من موضع التقاطع خطأً مستقيماً إلى نقطة (أ) وهو خط (ج) ونخرج خطأً آخر مستقيماً من نقطة (ج) إلى نقطة (ب) وهو (ج ب).

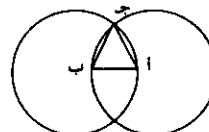
فنقول: هذا المثلث الحصول من نقط (أ ب ج) مثلث متساوي الأضلاع. وبرهانها أن خط (ج) و (أ ب) متساويان لأنهما خرجا من مركز دائرة واحدة إلى محيطها وكذا خط (ب ج) و (أ ب) متساويان بمثيل هذه العلة وخطا (أ ج) و (ب ج) متساويان لأنهما ساويان خطأ واحداً بعينه وهو خط (أ ب) فإذاً النتيجة أن المثلث متساوي الأضلاع، فهكذا جرت العادة باستعمال المقدّمات ههنا. وإذا أردت الرجوع إلى الحقيقة والترتيب لم يحصل النتيجة إلا من أربعة أقيسة كل قياس من مقدمتين:

(الأول): أن خط (أ ب) و (أ ج) متساويان لأنهما خرجا من مركز دائرة إلى محيطها، وكل خطين مستقيمين خرجا من المركز إلى المحيط فهما متساويان فإذاً هما متساويان.

(الثاني): أن خط (أ ب) و (ب ج) أيضاً متساويان بمثيل هذا القياس.

(الثالث): أن خط (أ ج) و (ب ج) متساويان لأنهما خطان ساويان خط (أ ب) وكل خطين ساويان شيئاً واحداً بعينه فهما متساويان فإذاً هما متساويان.

(الرابع): شكل (أ ب ج) محاط بثلاثة خطوط متساوية، وكل شكل محاط بثلاثة خطوط متساوية، فهو مثلث متساوي الأضلاع فشكل (أ ب ج) الذي على خط (أ ب) مثلث متساوي الأضلاع هذا ترتيبه الحقيقي، ولكن يتسهل بمحذف بعض المقدّمات لوضوحها بالنسبة لهذا - هذا هو القول في صورة القياس.



(والتجريبات) ما يحصل من مجموع العقل والحس كعلمنا بأن النار تحرق، والسمونيا<sup>(1)</sup> تسهل الصفرا، والخمر يسكر، فإن الحس يدرك السكر عقيب شرب الخمر مرة بعد أخرى على التكرار، فبنية العقل تكونه موجباً له إذ لو كان اتفاقياً لما اطرد في الأكثر فيتقش في الذهن علم بذلك موثقاً به.

(المتوارات) ما اعلم بأخبار جماعة كعلمنا بوجود مصر ومكة وإن لم ينصرهما، ومهما استحال الشك فيه سمي متواتراً، ولا يجوز أن يقاس البعض على البعض فيقال من شك في وجود معجزة من نوع ينافي أن يصدق بها لأن النقل فيه متواتر كما في وجود النبي، لأنه يقول ليس عكسي أن أشكك نفسي في وجود النبي لمشاهدتي له، ويعكسي أن أشكك نفسي في هذا، فلو كان هذا مثل ذلك لما قدرت على التشكيك فلا بد وأن يمهد إلى أن يتواتر عنده توافرها يستحيل معه الشك إن كان متواتراً.

(وأما القضايا التي قياساتها في الطبع معها) فهي القضايا التي لا تثبت في النفس إلا بحدودها الوسطى، ولكن لا يعزب عن الذهن الحد الأوسط فيظن الإنسان أنها مقدمة أولية عرفت بغير وسط وهي على التحقيق معلومة بوسط، ولا معنى للقياس إلا طلب الحد الأوسط، وإلا فالأكبر والأصغر موجودان في نفس المسألة المطلوبة، مثاله: إنك تعلم أن الاثنين نصف الأربعة على البداهة وهذا معلوم بوسط وهو أن النصف وهو أن النصف الآخر أحد جزئي الكل المساوي للآخر، والاثنان من الأربعة أحد الجزئين المتساوين فكان نصفاً، الدليل عليه أنه لو قيل له: كم سبعة عشر من أربع وثلاثين؟ ربما لم يقدر على أن يحکم على البداهة بأنه نصفه ما لم يقسم أربع وثلاثين بقسمين متساوين، ثم ينظر إلى كل قسم فيراه سبعة عشر، فيعلم أنه نصف وإن كان هذا حاضراً أيضاً في الذهن، فاعتبر ذلك في عدد كثير أو أبدل النصف بالعشر والسدس وغيره فالمقصود المثال. وبالجملة فلا يستبعد أن يكون

(1) السمونيا: نبات يستخرج منه دواء مسهل للبطن ومزيل للنرودة (المعجم الوسيط).

• (والثالث) أن تكون المقدمات ظنية ظناً غالباً ولكن تشعر النفس بنقضها وتنسخ لتقدير الخطأ فيها. والقياس المركب منها يسمى خطابياً.  
• (والرابع) ما صور بصور اليقينيات بالتليس وليس ظنياً ولا يقينياً والحاصل منه يسمى مغالطيّاً وسوفساتياً.

• (الخامس) هو الذي نعلم أنه كاذب ولكن تميل النفس إليه بنوع تخيل، والقياس الحاصل منه يسمى شعرياً ولابد من شرح هذه المقدمات، وكل مقدمة ينطوي عليها قياس ولم تثبت تلك المقدمة بمحنة، ولكنها أحذت على أنها مقبولة مسلمة فإنها لا تتعدي ثلاثة عشر قسماً.

(الأوليات) (والحسوسات) (والتجريبات) (المتوارات) (والقضايا التي لا يخلو الذهن عن حدودها الوسطى وقياساتها) (والوهبات) (والمشهورات) (المقبولات) (المسلمات) (المشبهات) (المشهورات في الظاهر) (المظنونات) (المخيلات).

(أما الأوليات) فهي التي تضطر غريرة العقل بمحردها إلى التصديق بها كقولك: الإثنان أكثر من الواحد، والكل أعظم من الجزء، والأشياء المتساوية شيء واحد متساوية، فإن من قدر نفسه عاقلاً ولم يتعلم إلا بمحرر العقل ولم يلقن تعليماً ولا عود تخلقاً بخلق، بل قدر أنه خلق دفعة واحدة عاقلاً، وعرضت هذه القضايا عليه وثبت في نفسه تصورها أعني إذا تصور معنى الكل ومعنى الجزء ومعنى الأكبر، فلا يمكنه أن لا يصدق بأن الكل أكبر من الجزء هذا في كل كل فيما كان، وليس ذلك من الحس إذ الحس لا يدرك إلا واحداً، أو اثنين أو أشياء مخصوصة، وهذا حكم ثابت في العقل كلياً، ولا يمكن أن يقدر العقل متفكاً عنه قطُّ.

(والحسوسات) مثل قولنا: الشمس مستيرة وضوء القمر يزيد وينقص.

الشيء معلوماً بوسط ولكن الذهن لا يتبه لكونه معلوماً بوسط وقياس، فليس كل ما يثبت على وجه يتبه الإنسان لوجهه، ونبوت الشيء للذهن شيء والشعور بوجه ثبوته والتعبير عنه شيء آخر.

(والوهميات) هي مقدمات باطلة ولكنها قوية في النفس قوة تمنع من إمكان الشك فيه، وذلك من أثر حكم الوهم في أمور خارجة عن المحسوسات لأن الوهم لا يقبل شيئاً إلا على وفق المحسوسات التي ألفها، مثل حكم الوهم باستحالة موجود لا إشارة فيه إلى جهة، ولا هو داخل العالم ولا خارجه وحكمه بأن الكل ينتهي إلى خلاء أو ملء أعني وراء العالم، وحكمه بأن الجسم لا يزيد عن نفسه ولا يكتر إلا بأن يضاف إليه زيادة من خارج، وإنما سبب حكم الوهم بهذا أن هذه الأمور ليست موافقة للحسن، فلا يدخل في الوهم وإنما الحكم يطبلانه من حيث لو كان كل ما لا يدخل في الوهم باطلأً لكان نفس الوهم باطلأً، فإن الوهم لا يدخل في الوهم، بل العلم والقدرة وكل صفة لا يدركها الحواس الخمسة لا يدركها الوهم، وإنما يعرف غلطه في أمثل هذه المسائل المعينة من حيث إنها لازمة عن أقيسة ترتب من أوليات يساعد الوهم على قبولاً ويسلم أن القياس إذا رتب من الأوليات كانت النتيجة صادقة، ثم إذا حصلت النتيجة كأع<sup>(1)</sup> عن قبول النتيجة، فعلم بذلك أن امتناعه عن القبول لمكان طباعه فإنه ينبو عن قبول ما ليس على نحو المحسوسات.

(وما المشهورات) فهي القضايا التي لا يعوّل فيها إلا على مجرد الشهادة ونظر العوام، والظاهر بين أهل العلم أنها أوليات لازمة في غريرة العقل مثل قوله: الكذب قبيح، والنبي ينفي أن لا يعذب، ولا يدخل الحمام بغير مثير بحيث تكشف العورة، والعدل واجب، والظلم قبيح، وأمثاله، وهذه أمور تكرر على السمع من الصبا ويتفق عليه أهل البلاد لصالح معاشهم فتسارع التفوس إلى قبولاً لكترة الألف، وربما يؤيدها مقتضيات الأخلاق من الرقة والحنين والحياء، ولو قدر الإنسان

(1) كاع بكيح: جبن (اللسان).

نفسه وقد خلق عاقلاً ولم يودب باستصلاح، ولم يتشبت بخلق ولم يأنس باعتقاد، وأورد على عقله هذه القضايا أمكنه الامتناع عن قبولاً لا كفولنا: الإثنان أكثر من الواحد، وقد يكون بعض هذه المقدمات صادقة ولكن بشرط دقيق أو برهان فيظن أنها صادقة مطلقاً كما يظن أن قول القائل: إن الله قادر على كل أمر صادق وهو مشهور، وإنكاره مستقبح وليس بصادق، فإنه ليس قادراً على أن يخلق مثل نفسه، بل ينبغي أن يقال: هو قادر على كل أمر ممكن في نفسه، ويقال: هو عالم بكل شيء وليس عالماً بوجود مثل له، وهذه المشهورات قد تتفاوت في القوة والضعف بحسب اختلاف الشهرة، واختلاف العادات والأخلاق، وقد تختلف في بعض البلاد وفي حق أرباب الصنائع فليس المشهور عند الأطباء مشهوراً عند التجارين ولا بالعكس، والمشهور ليس نقضاً للباطل بل نقضاً المشهور الشنيع، ونقضاً الباطل الحق، ورب حق شنيع، ورب باطل محظوظ مشهور، ولاشك في أن الأوليات وبعض المحسوسات والمتواترات والجربات مشهورة، ولكننا قصدنا بهذا ما ليس فيه إلا الشهرة فقط.

(وما المقبولات) فهي المقبول من أفضال الناس وأكابر العلماء ومشايخ السلف إذا تكرر نقل ذلك منهم على ذلك الوجه وفي كتبهم وانضاف إلى ذلك حسن الفطن بهم، فإن ذلك يثبت في النفس ثبوتاً ما.

(وما المسلمات) فهي التي سلمها الخصم أو كان مشهوراً بين الخصميين فقط فإنه يستعمل معه دون غيره فلا يفارق المشهور إلا في العموم والخصوص، فإن المشهور تسلمه العامة وهذا يسلمه الخصم فقط.

(وما المشبهات) فهي التي يحتال في تشبيهاً بالأوليات والتحرييات والمشهورات ولا تكون بالحقيقة كذلك ولكنها تقاربها في الظاهر.

(وما المشهورات في الظاهر) فهي كل قول يقبله كل من يسمعه كافية يبادى الرأي وأول النظر وإذا تأمله وتعقبه وجده غير مقبول وأحسن بكونه فاسداً

### (القول في مجري هذه المقدمات)

أما الخامسة الأولى فإنها تصلح للأقىسة البرهانية وهي الأولية والحسنة والتجريبية والتواترية، والتي قياساتها معها في الطبع. وفائدة البرهان ظهور الحق وحصول اليقين.

(وأما المشهورات والسلمات) فهي مقدمات القياس الجدلية.

(وأما الأوليات) وما معها لو وقعت في الجدل كان أقوى، ولكن إنما يستعمل في الجدل من حيث إنها مسلمة بالشهرة إذ لا تفتقر صناعة الجدل إلى أكثر منه وللجدل فوائد.

(الأول) إفحام كل فضولي ومبتدع يسلك غير طريق الحق، ويكون فهمه قاصراً عن معرفة الحق بالبرهان، فيعدل معه إلى المشهورات التي يظن إنها واجبة القبول كالحق ويطلق عليه رأيه الفاسد.

(الثاني) إن من أراد أن يتلقن الاعتقاد الحق وكان مرتفعاً عن درجة العوام، ولا يقنع بالكلام الخطابي الوعظي، ولم ينته إلى ذروة التحقيق بحيث يطيق الإحاطة بشروط البرهان، فإنه يمكن أن يغرس في نفسه الاعتقاد الحق بالأقىسة الجدلية وهو حال أكثر الفقهاء وطلبة العلم.

(الثالث) إن المتعلمين للعلوم الجزئية مثل الطب والهندسة وغيرهما لا يذعن أنفسهم أن يعرفوا مقدمات تلك العلوم ومبادئها هجوماً بالبرهان في أول الأمر، ولو صودروا عليها لم تسمع نفوسهم بتسليمها، فتطيب نفوسهم لقبوها بأقىسة جدلية من مقدمات مشهورة إلى أن يمكن تعريفها بالبرهان.

(الرابع) إن من طباع الأقىسة الجدلية أنه يمكن أن يتبع منها طرفاً التقييض في المسألة، فإذا فعل ذلك وتأمل موضع الخطأ منها ربما انكشف له وجه الحق بذلك.

كتقول القائل (إنصر أخاك ظالماً أو مظلوماً) فإن النفس تسق إلى قبوله ثم تنساق إلى أن تتأمل فتعلم أن نصرته ظالماً ليس بواجبٍ<sup>(١)</sup>.

(وأما المظنونات) فما يفيد غلبة الظن مع الشعور بإمكان تقييده كما أن من خرج ليلاً يقال: إنه خائن إذ لو لم يكن خائناً لم يخرج ليلاً، وكما يقال: إن فلاناً ينادي العدو فهو عدو مثله أيضاً مع أنه يتحمل أن يكون مناجاته إيهاداً له أو حيلة عليه لأجل الصديق.

(وأما المغيلات) فهي مقدمات يعلم أنها كاذبة، ولكنها تؤثر في النفس بالترغيب والتنفير، كما يشبه الحلاوة بالعذرة فتنفر النفس عنه مع العلم بأنه كذب. وهذه هي المقدمات. فنذكر الآن مظاياً استعمالها.

(١) رواه البخاري (٥/٧٠) والزمي رقم (٢٢٥٦) وتمة الحديث (فقال رجل: يا رسول الله إنصره إذا كان مظلوماً، أفرأيت إن كان ظالماً كيف إنصره؟ قال: تخجزه أو تمنعه عن الظلم، فإن ذلك نصره).

التفتيش ويكفي هذا القدر من صناعة الجدل وإلا فهو كتاب برأسه ولا حاجة إلى الاشتغال بحكاية ذلك.

(أاما الوهيمات والمشبهات) فإنها مقدمات الأقىسة المغالطية ولا فائدة لها أصلًا إلا أن تعرف لتجدر وتتوق وربما يمتحن بها فهم من لا يدرى انه قاصر في العلم أو كامل حتى ينظر كيف يتفصي<sup>(١)</sup> عنه، وإذا ذاك يسمى قياساً امتحانياً، ربما يستعمل في إفصاح من يخبل إلى العوام أنه عالم ويستبعهم فيما ينظرون بذلك بين أيديهم وبظهور لهم عجزه عن ذلك بعد ان يُعرَفُوا في الحقيقة وجه الغلط حتى يعرفوا به قصوره فلا يعتدون به وعند ذلك يسمى قياساً عنادياً.

(أاما المشهورات في الظاهر والمظنونات والمقوّلات) فتصلح أن تكون مقدمات لقياس الخطابي والفقهي، وكل ما لا يطلب به اليقين فلا يخفى فائدة الخطابة في استمالة النفوس وترغيبها في الحق وتغفيرها عن الباطل وكذا فائدة الفقه. وفي الخطابة كتاب برأسه ولا حاجة إلى حكايتها.

(أاما المخيّلات) فهي مقدمات الأقىسة الشعرية فإن استعملت الأوليات وما معها في الخطابة أو الشعر لم يكن استعمالها إلا من حيث الشهرة والتحليل وما وراء ذلك فليس بشرط فيها، وليس يحتاج إلا إلى البيان البرهاني ليطلب والمغالطي ليتقى، فلنقتصر في الحكاية عليها.

### (خاتمة القول في القياس)

نذكر مثارات الغلط لتجدر وهي عشرة.

(الأول) إن الاحتجاجات في الأغلب تجري مشوّشة ويثور فيها غلط كثير، فينبغي أن يتعود الناظر ردها إلى الترتيب المذكور ليعلم أنه قياس أم لا؟ وإن كان فهو من أي نوع، ومن أي شكل من الأنواع، ومن أي ضرب من الأشكال حتى ينكشف موضع التلبيس؟

(الثاني) أن يلاحظ الحد الأوسط ويتأمله تأملاً شائياً ليكون وقوعه في المقدمتين على وجه واحد، فإنه إن تطرق إليه أدنى تفاوت بزيادة أو نقصان فسد القياس وأنجع غلطاً. مثاله أنا ذكرنا أن السالبة الكلية تعكس مثل نفسها، ولو قال قائل: لادن واحد في شراب، صدق، وعكسه وهو أنه لا شرب واحد في دن لا يصدق، وهذا سببه أنه لم يراع شرط العكس، بل الواجب أن يقال: لادن واحد شراب فلا شراب واحد دن وهذا صادر. فاما إذا زيد في وقيل لادن واحد في شراب فعكسه هو لا شيء واحد مما هو في الشراب دن وهو أيضاً صادر، وموضع الغلط أن المحمول في هذه القضية هو قوله في شراب لا مجرد الشراب فينبغي أن يصير هو بكماله موضوعاً في العكس، وإذا راعيت ذلك صدق العكس.

(الثالث) أن يراعي الحد الأصغر والحد الأكبر حتى لا يكون بينهما وبين طرق النتيجة تفاوت أبى، فإن القياس يوجب اجتماع الحدين من غير تفاوت وهذا يعرف بما ذكرناه في شروط النقيض.

(الرابع) أن يتأمل في الحدود الثلاثة وطرق النتيجة حتى لا يكون فيهما اسم مشترك، فإن الاسم ربما يكون واحداً والمعنى متعدد فلا يصح القياس، وهذا أيضاً يعرف من شروط النقيض.

(الخامس) أن يراعي حروف الضمير مراعاة محققة فإنه مختلف جهات احتماله ويثور منه غلط كما لو قال كل ما عرفه العاقل فهو كما عرفه قوله هو

ربما يرجع إلى المعلوم، وربما يرجع إلى العالم إذ قد تقول وهو قد عرف الحجر فهو إذن حجر.

(السادس) أن لا تقبل المهملات فإنها تخيل الصدق، ولو حصر المهمل تباه العقل لكونه كاذباً فإذا قيل: الإنسان في خسر قبله النفس وصدقت به ولو حصر وقيل: كل إنسان لا محالة في خسر تباه العقل لكون ذلك غير واجب على العموم، فإذا قيل: صديق عدوك عدوك قبله النفس وإذا حصر وقيل: كل من هو صديق عدوك فلا بد وأن يكون عدوك تباه العقل لكون ذلك غير واجب بالضرورة على العموم.

(السابع) أنك قد تصدق بمقدمة في القياس ويكون سبب التصديق أنك طلبت له تقديرًا بذلك فما وجدته، وهذا لا يوجب التصديق بل صدق إذا علمت أنه ليس له تقدير في نفسه لا أنك لم تجده فإنه ربما يكون وأنت لا تجده في الحال كصديقك بقول القائل: إن الله قادر على كل أمر إذ لا يحظر يالك شيء إلا وتصدق أن الله قادر عليه إلى أن يحظر يالك أنه لا يقدر على خلق مثله فتتبه لخطرك في التصديق، فالصادق أنه قادر على كل أمر ممكن في نفسه وهذا ليس له تقدير في نفسه البتة.

(الثامن) أن يراعي حتى لا يجعل المسألة مقدمة في القياس فتكون قد صارت على نفس المطلوب كما يقال: إن الدليل على أن كل حركة تحتاج إلى محرك، إن المتحرك لا يتحرك بنفسه، فإن هذه نفس الدعوى وقد غير لفظه وجعل دليلاً.

(التاسع) أن لا يصح الشيء بأمر لا يصح ذلك الأمر إلا بالشيء كما يقال: إن النفس لا تموت لأنها فاعلة على الدوام ولا يعلم أنها فاعلة على الدوام ما لم تعلم أنها لا ثوت وبذلك يثبت دوام فعلها.

(العاشر) أن يحترز عن الوهميات والمشهورات والمشبهات فلا تصدق إلا بالأوليائ والحسينيات وما معها، فإذا رأيت هذه الشروط كان قياسك لا محالة صادق النتيجة وحصل به يقين لا شك فيه وإن أردت أن تشكيك نفسك فيه لم تقدر عليه.

## (الفن الخامس من الكتاب في لواحق القياس والبرهان) وما ينطعف فائدته عليها وهو فصول أربعة

(الفصل الأول) في المطالب العلمية وأقسامها ونعني بها الأسئلة التي تقع في العلوم وهي أربعة:

(مطلوب هل) وهو سؤال عن وجود الشيء.

(مطلوب ما) وهو سؤال عن ماهية الشيء.

(مطلوب أي) وهو سؤال عن فصل الشيء الذي يفصله عن شيء يشاركه في جنسه.

(مطلوب لم) وهو طلب العلة.

(أما مطلب هل) فهو على وجهين:

• (أحدهما) عن أصل الوجود كقولك: هل الله موجود وهل الخلاء موجود؟

• (والثاني) عن حال الشيء كقولك: هل الله مريد وهل العالم حادث؟

(مطلوب ما) وهو على وجهين:

• (أحدهما) ما يراد أن يعرف به مراد المتكلم بلفظ ما لم يفسره كما إذا

قال: عقار فيقال: ما الذي يرد به فيقول: الخمر.

• (والثاني) أن يطلب حقيقة الشيء في نفسه كما يقال: ما العقار؟ فيقول:

هو الشراب المسكر المعتصر من العنب. (مطلوب ما) بمعنى الأول ينقدم على مطلب هل فإن من لم يفهم الشيء لا يسأل عن وجوده وبمعنى الثاني يتأخر عن

مطلوب هل لأن ما لم يعلم وجوده لا يطلب ماهيته.

(وأما مطلب أي) فهو سؤال عن الفصل والخاصية.

(مطلوب لم) على وجهين:

(الفصل الثالث) في الأمور التي عليها مدار العلوم البرهانية وهي أربعة الموضوعات والأعراض الذاتية والسائل والمبادئ).

(الأول الموضوعات) وتعني بها أن لكل علم لا محالة موضوعاً ينظر فيه ويطلب في ذلك العلم أحکامه كبدن الإنسان للطلب والمدار للهندسة والعدد للحساب والتغمة للموسيقى وأفعال المكلفين للفقه، وكل علم من هذه العلوم فلا يجب على المتکفل به أن يثبت وجود هذه الموضوعات فيه، فليس على الفقيه أن يثبت أن للإنسان فعلًا، ولا على المهندس أن يثبت أن المدار عرض موجود بل يتکفل بإثبات ذلك علم آخر. نعم عليه أن يفهم هذه الموضوعات بحدودها على سبيل التصور.

(الثاني الأعراض الذاتية) وتعني بها المخواص التي تقع في موضوع ذلك العلم ولا تقع خارجة منه كالمثلث والربع لبعض المقادير، والأنحاء والاستقامة لبعضها وهي أعراض ذاتية لموضوع الهندسة، وكالزوجية والفردية للعدد وكالاتفاق والاختلاف للنغمات أعني التنااسب، وكالمرض والصحة للحيوان، ولابد في أول كل علم من فهم هذه الأعراض الذاتية بحدودها على سبيل التصور، فاما وجودها في الموضوعات فإنما يستفاد من ظام ذلك العلم إذ مراد العلم أن يبرهن عليه فيه.

(الثالث المسائل) وهي عبارة عن اجتنام هذه الأعراض الذاتية مع الموضوعات وهي مطلوب كل علم، ويسأل عنها فيه فمن حيث يسأل عنها فيه تسمى مسائل ذلك العلم، ومن حيث تطلب تسمى مطالب، ومن حيث أنها نتيجة البرهان تسمى نتائج، والمسمى واحد ويختلف هذه الأسماء والعبارات باختلاف الاعتبارات، وكل مسألة برهانية في علم فإذاً أن يكون موضوعها موضوع ذلك العلم، أو الأعراض الذاتية في ذلك العلم لموضوعه فإن كان هو الموضوع فإذاً أن يكون نفس الموضوع كما يقال في الهندسة: كل مقدار مشارك لمقدار آخر يجنسه ولا يابنه، وكما يقال في الحساب: كل عدد فهو شطر طرفه اللذين بعدهما بعدد

• (أحدهما) سؤال عن علة الوجود كقولك: لم احترق هذا الشوب؟ فتقول: لأنه وقع في النار.

• (والآخر) سؤال عن علة الدعوى وهو أن تقول: لم قلت أن الشوب قد وقع في النار؟ فتقول: لأنني رأيته ووجده محرقاً.

(مطلوب ما وأي) للتصور (مطلوب هل ولم) للتصديق.

(الفصل الثاني) في أن القياس البرهاني ينقسم إلى ما يفيد علة وجود التسخنة، وإلى ما يفيد علة التصديق بالوجود، فالأول يسمى برهان لم، والآخر يسمى برهان أن ومثاله إن من ادعى في موضع دخاناً فقيل له: لم قلت؟ فقال: لأن مثمة نار وحيث كان نار فشمة دخان، فإذاً مثمة دخان فقد أفاد برهان لم هو علة التصديق بأن مثمة دخان وعلة وجود الدخان، فاما إذا قال: مثمة نار فقيل: له لم؟ وقال لأن مثمة دخان وحيث كان دخان فشمة نار، فقد أفاد علة التصديق بوجود النار، ولم يفدي علة وجود النار وأنه بأي سبب حصل في ذلك الموضع.

(وبالجملة) المعلول يدل على العلة، والعلة أيضاً تدل على المعلول، ولكن المعلول لا يوجب العلة والعلة توجيه وهذا هو المراد بالفرق بين برهان أن وبرهان لم بل أحد المعلولين قد يدل على المعلول الآخر إن ثبت تلازمهما بأن كانا جيئاً معلولي علة واحدة، وليس من شرط برهان لم أن يكون علة لوجود الحد الأكبر مطلقاً، بل إن كان علة لاتصال الحد الأصغر بالحد الأكبر كفى، أعني أن يكون علة لكونه فيه فإنك تقول: الإنسان حيوان وكل حيوان جسم فالإنسان جسم وهذا برهان لم لأن الحد الأوسط علة وجود الأكبر في الأصغر، فإن الإنسان كان جسماً لأن حيوان أي الجسمية صفة ذاتية للحيوان تتحققه من حيث أنه حيوان لا لمعنى أعم ككونه موجوداً أو لا لمعنى أخص ككونه كتاباً وطويلاً.

**(الفصل الرابع في بيان جميع شروط مقدمات البرهان)** وهي أربعة أن تكون صادقة وضرورية وأولية وذاتية.  
**(أما الصادقة)** فمعنى بها اليقينية كالأوليات والمحسوسات وما معها وقد سبق هذا الشرط.

**(وأما الضرورية)** فمعنى بها أن تكون مثل الحيوان للإنسان لا مثل الكاتب للإنسان هذا إن كان يطلب منها نتيجة ضرورية، فإن المقدمة إذا لم تكن ضرورية لم تجب على العقل التصديق بالنتيجة الضرورية.

**(وأما الأولية)** فمعنى بها أن يكون المحمول في المقدمة ثابتاً للموضوع لأجل الموضوع كقولك: كل حيوان جسم فإنه جسم لأنه حيوان لا لمعنى أعم منه، كقولك: الإنسان جسم فإنه ليس جسماً لأنه إنسان، بل لأنه حيوان ثم لكونه حيواناً كان جسماً، فالجسمية أولاً للحيوان ثم بواسطته للإنسان، ولا لمعنى أخص منه كالكاتب للحيوان فإنه ليس له ذلك للحيوانية، بل للإنسانية وهي أخص فالأولى ما ليس بينه وبين الموضوع واسطة فيكون لتلك الواسطة أولاً ثم بواسطته له - هذا شرط في المقدمات الأولية، فاما في مقدمات كانت نتيجة أقيسة ثم جعلت مقدمات في قياس آخر فلا يشترط ذلك فيها بل تشرط الضرورية والذاتية.

**(أما الذاتي)** فهو احتراز من الأعراض الغريبة فإن العلوم لا ينظر فيها للأعراض الغريبة فلا ينظر المهنّس في أن الخط المستقيم أحسن، أو المستدير، ولا في أن الدائرة هل تضاد المستقيم لأن الحسن والمضاد غريب عن موضوع علمه وهو المقدار، فإنه يلحق المقدار لا لأنه مقدار بل بوصف أعم منه ككونه موجوداً أو غيره، والطبيب لا ينظر في أن الجراحة مستديرة أم لا، لأن الاستدارة لا تلحق الجرح لأنه جرح بل لأمر أعم منه، وإذا قال الطبيب: هذا الجرح بطيء البرء لأنه مستدير والدوائر أوسع الأشكال لم يكن ما ذكره علماً طبياً ولم يدل ذلك على علمه

واحد كالمخمسة فإنها شطر بمجموع الستة والأربعة وبمجموع الثلاثة والسبعين، وبمجموع الاثنين والثمانين، وبمجموع الواحد والتسعين، وإنما أن يكون هو الموضوع مع أمر ذاتي يعني العرض الذاتي كما يقال في الهندسة: المقدار المباین لشيء مباین لكل مقدار يشاركه، فقد أخذ المقدار المباین لا المقدار المجرد، والمباین عرض ذاتي للمقدار وكما يقال في الحساب: كل عدد منصف فضرب نصفه في نفسه رباع ضرب كله في كله، فإنه أخذ العدد المنصف لا العدد وحده، وإنما أن يكون نوعاً من موضوع العلم كما يقال: الستة عدد تام فإن الستة نوع من العدد، وإنما أن يكون نوعاً مع عرض ذاتي كما يقال في الهندسة: كل خط مستقيم قام على خط مستقيم آخر حصل منها زاويتان متساويتان لقائتين، فالخط نوع من المقدار الذي هو موضوع، والمستقيم عرض ذاتي فيه وإنما أن يكون عرضاً كقولك في الهندسة: كل مثلث فزوایه متساوية لقائتين فإن المثلث من الأعراض الذاتية لبعض المقادير فإذا لا يخلو موضوعات المسائل البرهانية في العلوم عن هذه الأقسام الخمسة، وأما مجموعها فهي الأعراض الذاتية الخاصة بذلك الموضوع.

**(الرابع المبادى)** ويعني بها المقدمات المسلمة في ذلك العلم الذي يثبت بها مسائل ذلك العلم، وتلك لا تثبت في ذلك العلم ولكن إنما أن تكون أولية فتسمى علوماً متعارفة كقولهم في أول إقليدس: إذا أخذ من المتساوين متساوين كانباقي متساوياً، وإذا زيد متساوين كانا متساوين، وإنما أن لا تكون أولية ولكن تسلم من المتعلم فإن سلمها عن طب نفس تسمى أصولاً موضوعة، وإن يقسى في نفسه عناد تسمى مصادرات ويصير عليها إلى أن تبين له في علم آخر كما يقال في أول إقليدس لابد وأن نسلم أن كل نقطة يمكن أن تكون مركزاً فإنه يمكن أن يعمل عليها دائرة، ومن الناس من ينكر تصور الدائرة على وجه تكون الخطوط من المركز إلى الحيط متساوية ولكن يصادر عليها في ابتداء العلم.

بالطبع بل بالهندسة فإذاً لابد وأن يكون محمول المسألة في العلوم ذاتياً وفي المقدمات ذاتياً ولكن بينهما فرق ما وهو أن الذاتي يطلق هنا لمعنىين.

(أحدهما) أن يكون داخلاً في حد الموضوع كالحيوان للإنسان فإنه ذاتي فيه لأنه يدخل فيه إذ معنى الإنسان أنه حيوان مخصوص.

(والثاني) أن يكون الموضوع داخلاً في حده لا هو داخلاً في حد الموضوع كالقطوسة للأنف، والاستقامة للخط فإن الأفطس عبارة عن ذي أنسف بصفة مخصوصة بالأنف فدخل في حده لا محالة، والذاتي بالمعنى الأول محال أن يكون محمولاً في المسائل المطلوبة في العلوم لأن الموضوع لا يعلم إلا به فيتقدم العلم به على العلم بالموضوع، فكيف يكون حصوله للموضوع مطلوباً فإن من لا يفهم المثلث بمحده على سبيل التصور لا يطلب أحکامه فيجوز أن يطلب أن زواياه متساوية لقائمتين ألا، وإنما أن يطلب أنه شكل ألا، فهو محال لأن الشكل يفهم أولاً ثم يفهم انقسامه إلى ما يحيط به ثلاثة أضلاع وهو المثلث، أو أربع وهو المربع، فالعلم به يتقدم عليه.

(وأما المقدمات) فينبغي أن يكون محملاتها ذاتية ويجوز أن يكون محمولاً المقدمتين ذاتياً بالمعنى الآخر، ولا يجوز أن يكون كلامها ذاتياً بالمعنى الأول، لأن النتيجة تكون معلومة قبل المقدمة لأن ذات الذاتي بذلك المعنى ذاتي، ولا يجوز أن يقال: كل إنسان حيوان، وكل حيوان جسم، فكل إنسان جسم على أن هذا مطلوب لأن العلم بالجسمية يتقدم على العلم بالإنسان فإذا كان موضوع المسألة هو الإنسان فلابد وأن يكون أولاً متصوراً حتى يطلب حكمه إذ متصور الإنسان متصور الحيوان والجسم من قبل لا محالة إذ يفهم الجسم وأنه ينقسم إلى الحيوان وغيره، ثم الحيوان ينقسم إلى الناطق وغيره، ولكن يجوز أن يكون محمول المقدمة الصغرى ذاتياً بالمعنى الأول ومحمول الكبرى ذاتياً بالمعنى الثاني، وكذا بالعكس هذا ما أردنا تفهيمه وحكايته.

(تم القسم الأول ويليه القسم الثاني وهو في الإلهيات)

## بسم الله الرحمن الرحيم

(الفن الثاني الإلهيات) أعلم أن عادتهم حاربة بتقديم الطبيعي، ولكن آثروا تقديم هذا لأنه أهم والخلاف فيه أكثر، لأنه غاية العلوم ومقصدها، وإنما يوخر لغموضه وعسر الوقوف عليه قبل الوقوف على الطبيعي، ولكننا نورد في خلل الكلام من الطبيعي ما يتوقف عليه فهم المقصود، ونستوفى حكاية مقاصد هذا العلم في مقدمتين وخمسة مقالات:

(المقالة الأولى في أقسام الوجود وأحكامه).

(المقالة الثانية في سبب الوجود كله وهو الله تعالى).

(المقالة الثالثة في صفاته).

(المقالة الرابعة في أفعاله ونسبة الموجودات إليه).

(المقالة الخامسة في كيفية وجودها منه على مذهبهم).

(المقدمة الأولى في تقسيم العلوم) لاشك في أن لكل علم موضوعاً يبحث فيه عن أحوال ذلك الموضوع، والأشياء الموجودة التي يمكن أن يكون منظوراً فيها في العلوم ينقسم إلى ما وجوهه بأفعالنا كالأعمال الإنسانية من السياسات والتدييرات والعبادات والرياضات والمحاولات وغيرها، وإلى ما ليس وجوهه بأفعالنا كالسماء والأرض، والنباتات، والحيوان، والمعادن، وذوات الملائكة، والجن، والشياطين وغيرها، فلا حرم<sup>(١)</sup> ينقسم العلم الحكمي إلى قسمين.

(أحدهما) ما يعرف به أحوال أفعالنا ويسمى علمًا عملياً وفائدته أن ينكشف به وجود الأفعال التي بها يتنظم مصالحتنا في الدنيا، ويصدق لأجله رجاؤنا في الآخرة.

(والثاني) ما نعرف فيه أحوال الموجودات لتحصل في نفوسنا هيبة الوجود كله على ترتيبه، كما تحصل الصورة المرئية في المرأة، ويكون حصول ذلك في نفوسنا

(١) لا حرم: لابد ولا محالة، وثاني: يعني (حتماً)

كمال لنفسنا، فإن استعداد النفس لقبولها وهو خاصة النفس، فتكون في الحال فضيلة وفي الآخرة سبباً للسعادة كما سيأتي، ويسمى علمًا نظريًا وكل واحد من العلمين ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

(أما العملي) فينقسم إلى ثلاثة أقسام:

(أحددهم) العلم بتدبير المشاركة التي للإنسان مع الناس كافة، فإن الإنسان خلق ماضطراً إلى مخالطة الخلق، ولا يتنظم ذلك على وجه يؤدي إلى حصول مصلحة الدنيا وصلاح الآخرة إلا على وجه مخصوص، وهذا علم أصله العلوم الشرعية، وتكميله العلوم السياسية المذكورة في تدبير المدن وترتيب أهلها.

(والثاني) علم تدبير المنزل وبه يعلم وجه المعيشة مع الزوجة والولد والخدم وما يشتمل المنزل عليه.

(والثالث) علم الأخلاق وما ينبغي أن يكون الإنسان عليه ليكون خيراً فاضلاً في أخلاقه وصفاته، ولما كان الإنسان لا محالة إما وحده وإما مخالطاً لغيره وكانت المخالطة إما خاصة مع أهل المنزل، وإما عامة مع أهل البلد، انقسم العلم بتدبير هذه الأحوال الثلاثة إلى ثلاثة أقسام لا محالة.

(وأما العلم النظري فثلاثة):

(أحددها) يسمى الإلهي والفلسفة الأولى.

(والثاني) يسمى الرياضي والتعليمي والعلم الأوسط.

(والثالث) يسمى العلم الطبيعي والعلم الأدنى، وإنما انقسم إلى ثلاثة أقسام لأن الأمور المعقولة لا تخلو إما أن تكون بريئة<sup>(١)</sup> عن المادة والتعلق بالأجسام المتحركة كنذات الله تعالى، وذات العقل والوحدة والعلة والمعلول والموافقة والمخالفة والوجود والعدم ونظائرها، فإن هذه الأمور يستحيل ثبوت بعضها للمواد كنذات العقل.

(١) بريئة: بريئة، أي بعيدة.

وأما بعضها فلا يجب لها أن يكون في الماد، وإن كان قد يعرض لها ذلك كالوحدة والعلة، فإن الجسم أيضاً قد يوصف بكونه علة واحدة، كما يوصف العقل ولكن ليس من ضرورتها أن تكون في الماد.

وإما أن تكون متعلقة بالمادة، وهذا لا يخلو إما أن يكون بحث يحتاج إلى مادة معينة، حتى لا يمكن أن يحصل في الوهم بريئاً عن مادة معينة كالإنسان والنبات والمعادن والسماء والأرض وسائر أنواع الأجسام.

وإما أن يمكن تخصيصها في الوهم بريئاً عن مادة معينة، كالمثلث والمربع والمستطيل والملوّر، فإن هذه الأمور وإن كانت لا تقوّم وجودها إلا في مادة معينة، ولكن ليس يتعين لها في الوجود على سبيل الوجوب مادة خاصة، إذ قد تعرض في الحديد والخشب والترباب وغيرها، لا كالإنسان فإن مفهومه لا يمكن أن يحصل إلا في مادة معينة من لحم وعظم وغيرها، فإن فرض من خشب لم يكن إنساناً المربع مربع من لحم أو طين أو خشب وهذه الأمور يمكن تخصيصها في الوهم من غير التفات إلى مادة، والعلم الذي يتولى النظر فيما هو بريء عن المادة بالكلية هو الإلهي والعلم الذي يتولى النظر فيما هو بريء عن المادة في الوهم لا في الوجود، هو الرياضي، والذي يتولى النظر فيما لا يستغني عن الماد المعينة هو الطبيعي - فهذا هو علة انقسام هذه العلوم إلى ثلاثة أقسام، ونظر الفلسفة في هذه العلوم الثلاثة.

المقدمة الثانية في بيان موضوعات هذه العلوم الثلاثة  
ليخرج منه موضوع العلم الإلهي الذي نحن بصدده

(أما العلم الطبيعي) فموضوعه أجسام العالم، من حيث إنها وقعت في الحركة والسكنون والتغير، لا من حيث مساحتها ومقدارها، ولا من حيث شكلها واستدارتها، ولا من حيث نسبة بعض أجزائها إلى بعض، ولا من حيث كونها فعل الله تعالى. فإن النظر في الجسم يمكن من هذه الوجهة كلها، ولا ينظر الطبيعي فيه إلا من حيث تغيره واستحالته فقط.

(أما الرياضي) فموضوعه بالجملة الكمية، وبالتفصيل المقدار والعدد. وللعلم الطبيعي فروع كثيرة كالطلب والطلسمات والتارنحات والسحر وغيره. وللرياضي أيضاً فروع كثيرة. وأصوله علم الهندسة والحساب والهندسة<sup>(١)</sup>، أعني هيئة العالم والموسيقى وفروعه علم المناظر وعلم حركة الأثير وعلم الأثير المتحركة وعلم الجبر وغيره.

(أما العلم الإلهي) فموضوعه أعم الأمور، وهو الوجود المطلق. والمطلوب فيه لتحق الوجود لذاته من حيث إنه وجود فقط، ككونه جوهراً وعراضاً وكلياً وجزئياً، وواحداً وكثيراً وعلة ومعلولاً وبالقوة والفعل، وموافقاً ومخالفاً وواجباً ومحضاً وأمثاله، فإن هذه تتحقق الوجود من حيث إنه، وجود، لا كالمثلية والمربيعة فإنها تتحقق الوجود بعد أن يصير مقداراً، ولا كالزوجية والفردية إذ تتحققه بعد أن يصير عدداً، ولا كالبياض والسوداد إذ يتحققه بعد أن يصير جسماً طبيعياً.

(وبالجملة) كل وصف لا يتحقق الوجود إلا بعد أن صار موضوع أحد العلوم الرياضي والطبيعي، فالنظر فيه ليس من هذا العلم. ويقع في هذا العلم النظر في سبب الوجود كله لأن الوجود ينقسم إلى سبب ومسبب، والنظر في

(١) علم الهندسة: علم الفلك.

وحدة السبب وكونه واجب الوجود، وصفاته وفي تعلق سائر الموجودات به، ووجه حصولها منه.

ويسمى النظر في التوحيد من هذا العلم خاصة العلم الإلهي، ويسمى علم الربوبية أيضاً. وأبعد العلوم الثلاثة عن التشويش الرياضي. وأما الطبيعي فالتشويش فيه أكثر، لأن الطبيعيات بقصد التغيرات، فهي بعيدة عن الثبات بخلاف الرياضيات - فهذه هي المقدمات.

(أما المقالات) فالمقالة الأولى في أقسام الوجود وأحكامه وأعراضه الذاتية  
ويظهر ذلك بتقسيمات:

(القسمة الأولى) الوجود ينقسم إلى الجوهر والعرض<sup>(١)</sup> وهذا يشبه الانقسام بالقصول والأنواع. وسبيل تفهم التقسيم أن العقل يدرك الوجود على سبيل التصور بلا شك، وهو مستغن عن الرسم والحد<sup>(٢)</sup> إذ ليس للوجود رسم ولا حد: (أما الحد) فلأنه عبارة عن الجمع بين الجنس والفصل، وليس للوجود شيء أعلم منه حتى ينضاف إليه فصله ويحصل منه حد الوجود.

(أما الرسم) فهو عبارة عن تعريف الخفي بالواضح، ولا شيء أوضح من الوجود وأعرف وأشهر منه حتى يعرف الوجود به. نعم إن ذكر الوجود بالعربية ولم يفهم، فقد يدل بالعجمية ليفهم المراد باللفظ.

وأما الحد والرسم فممتنعان، إذ غايتك في الرسم والتعريف أن تقول الوجود هو الذي ينقسم إلى الحادث والقديم، وهو فاسد لأنه تعريف الشيء بما يعرف به، وإذا الحادث يعرف بعد معرفة الوجود - وكذا القديم، فإن الحادث عبارة عن موجود بعد عدم، والقديم عبارة عن موجود غير مسبوق بعد.

(١) الجوهر: ما قام بنفسه، والعرض: ما قام بغثرة: (ضد الجوهر).

(٢) الرسم: تعريف الشيء بخصائصه، والحد: القول الدال على ماهية الشيء.

عن كل موجود لا في موضوع، والصورة ليست في موضوع كما سبق، والهيوان أيضًا جوهر، فانقسم الجوهر إلى أربعة أنواع: (الهيوان والصورة والجسم والعقل المفارق) وهو القائم بنفسه وكل جسم، فاجواهر الثلاثة.

الأول موجودة فيه، فالماء مثلاً جسم مركب من صورة المائة ومن الهيوان الحاملة للصورة، فمجرد الهيولى جوهر وبمجرد الصورة جوهر، ومجموعهما وهو الجسم جوهر - فهذا شرح هذه الانقسامات في العقل مع تفسير هذه الاصطلاحات. فأما إثبات الجوهر الثلاثة فالبرهان على ما سيأتي إلا الجسم فإنه يثبت بالمشاهدة.

أما العقل والصورة والهيوان فمطلوب بالدليل لا محالة، وحصل من هذا أنهم أطلقوا اسم الجوهر على ما هو محل وعلى ما هو حال أيضًا، وحالوا في هذا المتكلمين فإن الصورة عند المتكلمين عرض تابع لوجود المثل، وهو يستدلون ويقولون كيف لا تكون الصورة جوهرًا وبها تقوم ذات الجوهر ويقوم حقيقته و Mahmithه؟ وكيف يكون عرضًا، والعرض تابع للمثل تقويم المثل بنفسه والهيوان تابع للصورة في التقويم وأصل الجوهر كيف لا يكون جوهرًا

(القول في حقيقة الجسم) لما قسم العقل الجوهر إلى جسم وغير جسم، وكان وجود الجسم من جملة الجوواهر مدركًا بالحس مستغنيًا عن البرهان، وجبت البداية ببيان حده وحقيقةه. فالجسم هو كل جوهر يمكن أن يفرض فيه ثلاثة امتدادات متقطعة على زوايا قائمة، فإنه إذا لاحظت ذات العقل أو ذات الباري تعالى، لم يمكن أن تفترض فيه بعدًا أو امتدادًا بذاته.

إذا نظرت إلى السماء والأرض وسائر الأجسام، يمكنك أن تفترض امتدادًا على الاتصال وتقبل الانقسام والانفصال. والامتداد في جهة واحدة يسمى طولاً، وهذا يوجد للخط وحده، والامتداد في جهتين يسمى طولاً وعرضًا، وهذا يوجد

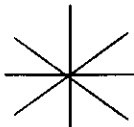
فإذا ظهر أن الوجود يحصل في العقل تصوره حصولًا أولياً لا بطلب حد ورسم، فليس بمحض أنه ينقسم في العقل إلى موجود يحتاج إلى محل فيه كالأعراض، وإلى مالا يحتاج إلى ذلك. والذي يحتاج إلى محل ينقسم إلى مالا يحل في محل ذلك المحل يتقويم بنفسه دون ذلك العرض، وليس يحتاج في قوامه إلى العرض، وحلول العرض لا يدل على حقيقته، ولا يغير جواب السؤال عن ماهيته، كالسود للثوب والإنسان، وإلى ما يحل في محل فتقوم حقيقة المحل به فيبدل بسبب حلوله الحقيقة، وجواب الماهية كصورة الإنسان في النطفة، وصورة الفارة في التراب، فإن من أشار إلى ثوب، وقال: ما هو؟ فجوابه إنه ثوب، فلو صار أسود أو حاراً فسأل عنه كان الجواب إنه ثوب، لأن السود والحرارة لم يخرجه عن كونه ثوباً، ولم تبطل حقيقته، والنطفة إذا استحالت إنساناً لم يمكن أن يقال نطفة في جواب ما هو؟

والتراب إذا صار فارة فسئل عنه يمكن أن يقال إنه تراب، فالحرارة واللون وصف يضاف إلى الثوب ويفقى الثوب ثوباً معه، والتراب لا يبقى تراباً مع صورة الفارة، ولا النطفة تبقى نطفة إذا صارت إنساناً وقد استويا، أعني اللون وصورة الإنسانية في أن كل واحد يحتاج إلى محل، ولكن بين المخلين وبين المخلين فرق، فلا بد من الاصطلاح على عبارتين مختلفتين، وقد اصطلحوا على تخصيص لفظ العرض بما يجري بجري اللون والحرارة من الثوب، وعلى تسميته محل العرض موضوعاً فمعنى العرض على هذا الاصطلاح هو الذي يحل في موضوع، ومعنى الموضوع هو الذي يتقويم بنفسه دون المعنى الحال فيه.

وأما ما يجري بجري الإنسانية فيسمى صورة، ويسمى محله هيولى<sup>(1)</sup> فالخشب موضوع لصورة سرير وهيولى لصورة الرماد، فإنه يبقى خشباً مع صورة السرير، ولا يبقى خشباً مع صورة الرماد، والصورة تسمى جوهرًا إذ وصفوا الجوهر عبارة

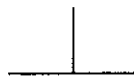
(1) هيولى: مادة الشيء الذي يصنع منها - كالخشب للكرسي، وعند القدماء: مادة لا شكل لها ولا صورة معينة، قابلة للتشكيل والتصوير في شئ الصور، وهي التي صنع الله تعالى منها أجزاء العالم المادية.

للسطح وحده، فإنه ينقسم من جهتين والخط لا ينقسم إلا من جهة واحدة، ولا يوجد شيء ينقسم من ثلاثة جهات إلا الجسم، فكل ما يمكن أن يفرض بالوهم فيه ثلاث امتدادات متقطعة على زوايا قائمة فهو الجسم، وإنما



خصوصنا الزوايا بالقائمة، لأن ذلك إن لم يشترط، فكل جسم يمكن أن يفرض فيه امتدادات كثيرة متقطعة لا على زوايا قائمة مثل هذا.

إذا فرضت الزوايا قائمة لم تزد على الثلاث، وهو الطول والعرض والعمق. والزاوية القائمة هي التي تحصل بقيام خططاً متتصباً على وسط آخر، بحيث لا يمتد إلى أحد الجانبين، وبحيث يتساوى الزوايا الحاصلتان من



الجانبين، فإذا تساوتا سميت كل واحدة قائمة مثل هذا.

إذا ميل به إلى جانب اليمين مثل هذا، صارت الزاوية من جانب الذي

إليه الميل أضيق من مقابلتها فتسمى حادة وتسمى  
الواسعة المقابلة منفرجة.

وقد قبل في حد الجسم إنه الطويل العريض العميق، وهذا فيه نوع تساهل فإن ليس جسمًا باعتبار ما فيه من الطول والعرض والعمق بالفعل، بل باعتبار قيوله للطول والعرض والعمق والأبعاد الثلاثة، بدليل أنك لو أخذت شمعة فشكلتها بطول شير وعرض إصبعين وستك إصبع واحد فهي جسم، لا لما فيه من الطول والعرض، إذ لو جعلته مستديراً أو على شكل آخر زال ذلك الامتداد المعين وذلك الطول المعين، وحدث امتدادات آخران بدلأ عنهم، والصورة الجسمية لم تبدل أصلًا، فإذا المقادير الموجودة في الجسم أعراض خارجة عن ذات الجسمية، وقد تكون لازمة لتفارق تشكل السماء، ولكن العرضي قد يكون لازماً، وكذا العرض كالسود للجيشي، فإذا الذي للجسم الذي هو الصورة الجسمية كونه بحيث يقبل فرض الامتدادات، لا وجود الامتدادات بالفعل، بل المقدار الحاصل بالفعل عرض، ولذلك يجوز أن يقبل جسم واحد مقداراً أصغر وأكبر، فيكبر مرة ويصغر أخرى من غير زيادة من خارج،

حادة / منفرجة

بل في نفسه من حيث إن المقدار عرض فيه، وليس بعض المقادير متعيناً له لذاته، ويبدل على كون المقدار غير حقيقة الجسمية أن الأجسام متساوية في الصور الجسمية، ولا يتصور بينهما فرق وهي مختلفة في المقادير لا محالة.

(القول في الاختلاف الذي في تركيب الجسم) قد اختلف الناس في تركيب الجسم، ولا يحصل الوقوف على حقيقة الجسم إلا ببيان صحيح المذاهب فيه. وقد اختلفوا على ثلاثة مذاهب: فقائل يقول إنه متركب من أجزاء، لا تتجزئ لا بالوهم ولا بالفعل، ويسمى كل من تلك الأحاداد جوهراً فرداً، والجسم هو المتألف من تلك الجوادر.

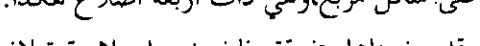
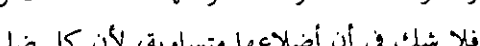
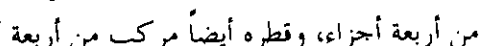
وقائل يقول: إنه غير مركب أصلًا، بل هو موجود واحد بالحقيقة والحد، وليس في ذاته تعدد.

وقائل يقول: إنه مركب من الصورة والمادة.

أما دليل بطلان المذهب الأول، فإبطال الجوهر الفرد. وبيان استحالته بستة أمور.

(الأول) إنه لو فرض جوهر بين جوهرتين، فكل واحد من الطرفين يلقى من الأوسط ما يلقاه الآخر أو غيره، فإن كان غيره فقد حصل الانقسام، إذ ما شغله هذا الطرف باللمسة غير ما شغله الآخر، وإن كان عليه فلا شرك في أنه محال، ثم يلزم عليه أن يكون كل واحد من الطرفين مداخلاً للوسط بكليته، إذ لقى جميعه وليس له جميع بل هو واحد وقد لقى منه شيئاً فقد لقى كله، ولقى الآخر كله فيلزم أن يكون مكان الكل ومكان الوسط واحداً، وإلا صار الوسط حائلاً بين الطرفين، وصار ملقياً لكل واحد من الطرفين بغير ما يلاقى الآخر، ولا يمكنه أن يلاقيه بعين ما يلاقى الآخر إلا بالتدخل ثم إن جاء ثالث ورابع فهكذا يلزم، فيجب أن لا يزيد حجم ألف جزء على جزء واحد، ولا شرك في استحالته هذا.

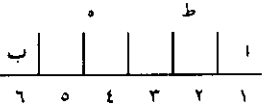
تساوي الحركة فاستحال التجاوز، ولا شك في أن ذلك غير محال، وإنما صار محالاً بفرض الجوهر الفرد، بل يتحاذيان على الوسط، فإن كل طول فيقبل التنصيف بنصفين متساوين، فيكون المتصف هو الوسط وهمما متحاذيان.

(دليل رابع) وهو أنا نفرض ستة عشر جوهرًا فرداً وضعت متلاصقة متحاورة على شكل مربع، وهي ذات أربعة أضلاع هكذا:  وقد وضعنها متفرقة، فلنفرضها متلاصقة لافرجة فيها،  فلا شك في أن أضلاعها متساوية، لأن كل ضلع مركب من أربعة أضلاع،  فيجب أن يكون قطعه مثل ضلعه وذلك محال، فإن القطر الذي يقطع المربع بثلثين متساوين أبداً يكون أكبر من الضلع، وذلك معلوم بالمشاهدة من جميع المربعات، ودلل عليه البرهان الهندسي، وذلك محال مع الجوهر الفرد.

(دليل خامس) إذا فرضنا خشبًا متضيئاً في الشمس وقع له ظل لا محالة، وامتد من الشعاع خط مستقيم من حد الظل الذي كرأس الخشب إلى الشمس، وواجب أن يتحرك مهما تحرك الشمس، فإن الشعاع لا يقع إلا مستقيماً فإن تحرك الشمس ولم يتحرك الظل كان خط مستقيم طرفاً، طرف إلى الجزء الذي كان الشمس فيه أولاً، وطرف إلى الجزء الذي انتقل إليه ثانياً وذلك محال، فإن فرضنا تحرك الشمس جزءاً واحداً فإن تحرك الظل أقل من جزء، فقد انقسم الجزء، وإن تحرك مثل ما تحرك الشمس فهذا محال، إذ يقطع الشمس فراسخ، والظل لا يتحرك مقدار شعرة.

(دليل سادس) إن الرحا من الحديد أو الحجر إذا دارت، فلا شك في أنه إذا تحرك طرفه تحرك أجزاء وسطه أقل من ذلك، لأن دوائر الوسط أصغر من دوائر الطرف، وإذا تحرك الطرف جزءاً فإما أن يتحرك الوسط أقل منه فينقسم الجزء،

(دليل ثالث) وهو أن نفرض خمسة أجزاء رتبت صفاً واحداً كأنه خط، ووضعنا جزئين على طرف الخط، فالعقل يقبل تقدير حركة الجزئين حتى يتقيا لا محالة، ويقبل تقدير التقائهما بحركة متساوية من الجزئين، وإذا فرض ذلك كان كل واحد من الجزئين قد قطع جزءاً من الوسط، فيكون الوسط قد انقسم، وإلا فيلزم أن يقال: ليس في مقلور الله إيصال أحدهما إلى الآخر بحركة متساوية، بل إذا ابتدأ بتحريكهما وانتهى أحدهما إلى الثاني، وففت القدرة عن تحريكه حتى يتحرك الآخر إلى الثالث. وليت شعري هل يكون وقوف القدرة في الجوهر المتيامن أو المتسار؟ ولم يتعذر على القدرة ذلك في أحدهما بعينه دون الآخر وذلك الآخر مثله في قبول الحركة؟

(دليل ثالث) هو أنا نفرض خطين كل واحد منهما من ستة أجزاء، أحدهما خط (أب) والآخر خط (ج د) على هذا الشكل وفرضنا  جزئين أحدهما يريد أن يتحرك من (أ) إلى (ب) والآخر من (د) إلى (ج) ليكونا متقابلين، فلا شك في أنهما يتقابلان أولاً وتحاذيان، ثم يتجاوز أحدهما الآخر، ويمكن أن نفرض ذلك بحركة متساوية من الجزئين.  وإن ثبت الجوهر الفرد صار ذلك محالاً لأن تحاذيهما لا يمكن إلا على ثلاثة أوجه.

(أحدهما) أن يكون على نقطتي (ج د) فيكون أحدهما قطع أربعة أجزاء، والآخر جزئين.

(والثاني) أن يكون على نقطتي (ر ط) فيكون أحدهما أيضاً قد قطع جزئين، والآخر أربعة فلا تكون الحركة متساوية.

(والثالث) أن يكون أحدهما على نقطة (ج) والآخر على نقطة (ط) وقد قطع كل واحد جزئين، ولكن نقطتنا (ج) و(ط) ليستا بتحاذيتين، فاستحال التحادي مع

أو لا يتحرك، فيلزم أن ينفصل جميع أجزاء الرحا حتى يتحرك البعض ويسكن، وهو محال من الحس فإن أجزاء الحديد ليست تنفصل بتاتاً.

(فاما دليل بطلان المذهب الثاني) وهو قول من قال: إن الجسم ليس مركباً أصلاً، بل هو موجود واحد بالحقيقة والحد، فهو أن الشيء الواحد من كل وجه لا يتصور أن يعبر عنه بعبارتين، يصدق على إحداهما ما يكذب على الأخرى. ونحن نبين أن العقل يثبت في كل جسم أمرين يصدق على أحدهما مالا يصدق على الآخر، فإن الصورة الجسمية عبارة عن الاتصال لا محالة وهذا الجسم المتصل قابل للانفصال لا محالة والقابل لا يخلو إما أن يكون عين الاتصال أو غيره فإن كان عين الاتصال فهو محال، لأن القابل هو الذي يبقى مع المقبول، إذ لا يقال المعدوم قبل الوجود.

فالاتصال لا يقبل الانفصال، فلا بد من أمر آخر هو القابل للاتصال والانفصال جميعاً، وذلك القابل يسمى هيولى بالاصطلاح. والاتصال المقبول يسمى صورة، ولا يتصور جسم لا اتصال فيه، ولا يتصور اتصال إلا في متصل، ولا امتداد إلا في منتدى.

والمتصل عين الاتصال بالحد والحقيقة، وليس بتبنيان بالمكان، ولا يمكن أن يتميز أحدهما عن الآخر بإشارة الحس، ولكن بإشارة العقل يتميزان، إذ يحكم العقل على أحدهما بما لا يحكم به على الآخر، وهو قبول الانفصال الذي حكم باستحالته على الاتصال وقد حكم العقل بشوته على شيء، فذلك الشيء هو غير الاتصال، فقد أدرك العقل لا محالة تغایراً، والشيء لا يغایر نفسه بحال، فهذا برهان إثبات هيولى والصورة في كل جسم.

وأما ذات الإله ذات العقل ذات النفس، فلا يمكن أن يفرض فيها اتصال وإنفصال، فلم يلزم أن يكون فيها تركيب، وإنما الأجسام هي المركبة بالضرورة من الصورة وهيولى لامحالة، فإذا تحصل من مجموع ما سبق أن الحق هو الرأي الثالث،

وهو أن الجسم غير مركب من أجزاء لاتتجزأ، لامتناهية ولغير متناهية، إذ لو كان أجزاء غير متناهية لاستحال قطع الجسم مسافة من طرف إلى طرف، إذ لا ينتهي إلى النصف مالم ينته إلى نصف النصف، وكذلك نصف نصف النصف، ويكون ثم أنصف لا نهاية لها فلما يكتمن قطعها، ولكن الجسم ليس له جزء بالفعل ولكن بالقوة، وإنما يحصل له جزء إذا جزئ، ويحصل فيه قطع إذا قطع، ويحصل فيه قسمة إذا قسم. وقول القائل الجسم منقسم إن لم يعن به أنه مستعد لأن يحدث فيه الانقسام، فهو خطأ كقوله إنه منقطع ومنفصل، فإن الجسم الواحد المتصل كيف يكون منقطعاً ومنفصلاً؟

نعم يكون مستعداً له، والانقسام والانقطاع والتجزء عبارات متادفة، وكلها ثابته في الجسم الواحد بالقوة لا بالفعل، وإنما يصير بالفعل بأحد أمور ثلاثة إما قطع بتفريق الأجزاء . وإنما يختلف فيه العرض كالخشب الملون إذ يكون الأبيض غير الأسود.

وإنما بالوهم وهو أن تصرف توهنك إلى طرف دون غيره، فيكون ما صرحت إليه توهنك غير ما قطعت الوهم عنه، ويكون وضع الوهم عليه كوضع الأصبع ومهما وضعت الأصبع على طرف كان الماس لأصبعك غير المباین، فيحدث به انقسام، فكذا متعلق وهمك يتميز عما لم يتعلق به، فمن هذا يعسر على الوهم أن يتصور الجسم واحداً لا جزء له، لأنه سباق إلى تعين الأطراف وتخصيص بعض الأجزاء بالقدرات، فيكون الجسم عند ذلك منقسمأً انقساماً حاصلاً من الوهم، ولم يكن له في حد نفسه انقسام، بل حدث بفعل الوهم.

نعم كان مستعداً لفعل الوهم ولظهور هذا الاستعداد، وسهولة حصول المستعد له، وعجز انفكاك الخيال عنه، ولا يكاد الوهم يطمئن إلى التصديق بأن الجسم الواحد المتشابه الأجزاء كالماء الواحد واحد، بل نقول أعلم أن الماء

الذى أسفل الكوز غير الماء على سطح الكوز، وهذا صدق لأن الانقسام قد حصل باختلاف عرض المعاشرة.

ثم نقول: الوهم يفرض جزئين غير مماسين للكوز، فما على جانب اليمين بالضرورة غير ما على جانب اليسار، وهذا أيضاً صدق، وقد حصل الانقسام باختلاف عرض الموازاة لليمين واليسار، والقرب من سطح الكوز أو وسطه، وكل ذلك يوجب انقساماً، ولكن إذا نفي هذه الاختلافات كلها، واعتبر جسم واحد متشابه من كل وجه، حكم العقل بأنه واحد وليس له جزء بالفعل، ولكنه قابل للتجزئة، فهذا كشف الغطاء فيه.

### (القول في ملازمة الهيولي والصورة)

الهيولي ليس لها وجود بالفعل بنفسها دون الصورة البة، بل يكون أبداً وجودها مع الصورة- وكذلك الصورة لا تقوم بنفسها دون الهيولي والدليل على أن الهيولي لا توجد حالية عن الصورة أمران:

(الأول): أنه لو وجدت لكان لا يخلو، إما أن تكون مشاراً إليها في جهة باليد إشارة حسية أو لم تكن، فإن كانت مشاراً إليها فلها إذا جهتان، فما يلقى منها ما يأتها من جهة، غير الذي يلقى منها ما يأتها من الجهة الأخرى، فتكون منقسمة وتكون صورة جسمية، إذ لا معنى للصورة الجسمية وحقيقةها إلا قبول القسمة، وإن لم تكن مشاراً إليها فهو باطل ، من حيث إنه إذا حلّت بها الصورة، فإما أن تكون في كل مكان أو لا تكون أصلاً في مكان، أو تكون في مكان دون مكان.

والأقسام الثلاثة باطلة فالمفضي إليها باطل.

أما بطلان كونها في كل مكان أولاً في مكان ظاهر.

وأما بطلان اختصاصها بمكان دون مكان، فمن حيث إن الصورة الجسمية من حيث إنها جسمية لا تستدعي مكاناً معيناً، بل سائر الأماكن بالنسبة إليها واحدة، فيكون الاختصاص بأمر زائد على الجسمية، وذلك بأن يقال: الهيولي كانت في مكان مشار إليه، فصادفتها الصورة فيه واحتضنت به، فإذا لم تكن الهيولي مشاراً إليها استحال فيها اختصاص بمكان دون مكان. فإن قيل: فهذا يلزم في أصل الجسم، فإنه لم يختص بمكان دون مكان، وهو من حيث إنه جسم يناسب سائر الأماكن على وجه واحد.

قيل: لا حرج نقول إنه كما لا يتصور وجود هيولي قائمة بالفعل من غير صورة حالة فيها، لا يتصور وجود جسم مطلق ليس له إلا صورة الجسمية، مالم ينضم إليه أمر زائد على صورة الجسمية يتم نوعه، كما لا يتصور حيوان مطلق لا يكون فرساً ولا إنساناً ولا غيرهما، بل لا بد وأن ينضاف الفصل إلى الجنس حتى

يتم النوع، ويحصل الوجود، فإذاً ليس في الوجود جسم مطلق أصلًا، بل جسم خاص كسماء وكوكب ونار وهواء وأرض وماء، وما هو مركب من هذه فيكون استحقاقها بعض الأماكن دون بعض بصورتها، كالأرض بصورة الأرضية استحققت المركز، والنار بصورة النارية استحققت مجاورة المحيط، وكذا سائر الأنواع فإن قيل: فيبقى الإلزام في أحد أجزاء مكان نوع واحد، وهو أن يشار إلى جزء من الماء في البحر ويقال: هذا من حيث إنه ماء ليس يستحق هذا الجزء من المكان، بل لو كان إلى وسط البحر أقرب أو أبعد كان ممكناً، فما الذي خصصه به؟

فيقال: إن صورة المائية التي في ذلك الماء صادفت الهيولي التي حلّت فيها في ذلك المكان، لأن الماء مثلاً هو الذي ينقلب ماء، وقد كان ذلك الهواء موجوداً، ثم ملاقاً السبب كالبرد هو الذي أحاله ماء فبقى ماء ثم، ولم تكن الهيولي ثم من غير صورة، بل مع صورة الهوائية فخلعتها، ولبست صورة المائية وهذا أحد الأسباب. ومن الأسباب أن ينتقل إليه بسبب محرك أو غيره، فاما محض المائية فلا يقتضي جزءاً معيناً من أجزاء حيز الماء، بل أمر زائد عليه من جنس ما ذكرناه، فإذاً بان أن الهيولي لا ت تقوم بنفسها دون الصورة.

الدليل الثاني أن الهيولي إذا فرضت مجرد عن الصورة فلا تخلو إما أن تنقسم أو لا تنقسم، فإن كانت تنقسم فإذاً فيها الصورة الجسمية، وإن كانت لا تنقسم فلا تخلو إما أن تكون نبوتها<sup>(١)</sup> عن قبول القسمة طبعاً لها ذاتياً أو عرضاً غريباً، فإن كان ذاتياً استحال أن تقبل الانقسام، كما يستحيل أن ينقلب العرض جسمًا والعقل جسمًا، وإن كان ذلك عارضاً غريباً فيها، فإذاً فيها صورة وليس خالية عن الصورة ولكن تلك الصورة مضادة للصورة الجسمية.

هذا مع أن الصورة الجسمية لا ضدّها كما سيأتي عند ذكر التضاد، فإن قيل فيم تنكرون على من يسلم أن الصورة الجسمية تلازم الهيولي، ولكن يقول هي عرض فيها لازم لها؟

يقال له: هذا محال لأن الموضوع متقوم بنفسه دون العرض في العقل، وإن كان قد لا يفارق في الوجود، فللعقل طريق إلى أن يعتبر ذات ذلك الموضوع، ويقول: هل هو مشار إليه أم لا، وهل هو منقسم أم لا؟ ويرجع الدليلان المذكوران بعينهما مع زيادة إشكال، وهو أن الهيولي في نفسها إذا لم تكن مشاراً إليها، وصارت الإشارة إلى الصورة التي هي عرض والعرض قائم في ذات الموضوع، فإن لم يكن الموضوع مشاراً إليه، فينبعي أن يكون مبانياً للعرض المشار إليه، ولا يكون محلاً له ولا يكون العرض قائماً به، بل قائماً في ذاته، إذ يصير مشاراً إليه وذلك كله محال، فلاح أن الهيولي لا توجد دون الصورة، وأن الصورة الجسمية والهيولي أيضاً لا توجدان دون أن ينضاف إليهما الفصل المتم لنوع ذلك الجسم، لأن كل جسم إذا خلي وطبعه طلب موضعًا يستقر فيه، وليس ذلك له لكونه جسمًا بل لزائد، وكل جسم فإذاً يكون سريع الانفصال أو عسره أو ممتنعه، وكل ذلك ليس محض الجسمية، بل بزائد عليه، فإذاً لابدّ من الزائد أيضاً حتى يتم الوجود، وقد تحصل من ذلك أن الجسم جوهر مركب من جزئين، صورة و هيولي، ليس تركيبهما بطريق الجمع بين مفترقينهما موجودان دون التلفيق، بل هو تركيب عقلي كما وقعت الإشارة إليه.

(وأما الجدة) وتسمى الملك أيضاً فهو كون الشيء بحيث يحيط به ما ينتقل بانتقاله، ككونه متطلساً<sup>(1)</sup> ومتعمماً ومتقمحاً ومتعلماً، وكون الفرس مسرجاً وملجماً، فإن لم يكن محيطاً وكان متنقلًا بانتقاله لم يكن منه، فإن من وضع القميص على رأسه لم يكن متعمقاً، وإن كان محيطاً ولم يكن متنقلًا بانتقاله لم يلزم الملك، فإن البيت محيط بالشخص والاناء بالماء ، ولكنهما لا ينتقلان بانتقال الماء.

(وأما أن يفعل) فهو كون الشيء فاعلاً في حالة كونه مؤثراً في الغير بالفعل، ككون النار حرقاً في وقت حصول الإحراق بالفعل وكونها مسخنة.

(وأما الانفعال) فما يقابله وهو استمرار تأثير الشيء بغيره كتسخن الماء وتبرده وتسوده وتبيضه. والتسخن غير السخونة، والتسود غير السوداد، فإن السخونة والسوداد من الكيفية التي لا تحتاج في تصورها إلى الالتفات إلى الغير، وإنما تuni بالانفعال التأثر والتغير والانتقال من حال إلى حال، حيث تزداد السخونة أو تنتقص، فإن كان مستقراً كان متكيقاً بالسخونة، فلم يكن مفعلاً فلديهم هذا الفرق.

### (القول في الأعراض)

لابد من قسمة الأعراض بعد قسمة الجوهر، وهي منقسمة أولاً إلى قسمين: (أحدهما) مالاً يحتاج في تصور ذاته إلى تصور أمر خارج منه. (والثاني) ما يحتاج. فيما الأول فنوعان: الكمية والكيفية.

• (أما الكمية) فهي العرض الذي يلحق الجوهر بسبب التقدير والزيادة والنقصان المساواة، مثل الطول والعرض والعمق والزمان، فإن هذا لا يحتاج في تصوره إلى الالتفات إلى أمر خارج منه، ويقع بسببه قسمة الجواهير.

• والنوع الثاني الكيفية، وهي التي لا يحتج تصورها إلى تصور أمر خارج، ولا يقع بسببها قسمة للجوهر، ومثالها من المحسوسات المدركات بالحواس الألوان، والطعوم والروائح والخشونة واللامسة واللين والصلابة، والرطوبة والجفونة والحرارة والبرودة . ومن غير المحسوسات ماهو استعداد لكمال أو نقيضه، كقوية المصارعة المصاححة والضعف والمراضية، ومنها ماهو كمال كالعلم والعرفة.

وأما القسم الآخر المخوج إلى الالتفات إلى أمر خارج فهو سبعة (الإضافة وأين ومتى والوضع والجدة وأن يفعل وأن ينفع).

(أما الإضافة) فهي حالة للجوهر تعرض بسبب كون غيره في مقابلته، كالأبوبة والبنوة والأخونة والصدقة والمحاورة والموازاة، وكونه على اليمين والشمال، إذ الأبوبة ليست للأب إلا من حيث وجد الابن في مقابلته.

(وأما الain) فهو كون الشيء في مكان مثل كونه فوق وتحت.

(وأما متى) فهو كون الشيء في الزمان ككونه بالأمس وعام أول واليوم.

(وأما الوضع) فهو نسبة أجزاء الجسم بعضها إلى بعض، ككونه جالساً ومضطجعاً وقاعدًا، إذ باختلاف وضع الساقين من الفخذين مختلف القيام والقعود.

(1) متطلساً: أي لابساً الطيسان، وهو كساء أخضر.

## القول في أقسام آحاد هذه الأعراض

## ( وإقامة الدليل على أنها أعراض )

(أما الكمية): فهي نوعان متصلة ومنفصلة. والمتصلة أربعة أقسام الخطوط والسطح والجسم والزمان.

(أما الخط): فهو الطول وهو الذي لا يوجد فيه الامتداد والمقدار إلا في جهة واحدة، ويكون في الجسم بالقوة فإذا صار بالفعل يسمى خطأ.

(والثاني) ما هو امتداد من جهتين وهو الطول والعرض، وهو في الجسم بالقوة وإنما يحصل بالفعل بقطع فيسمى سطحاً، ويعني بالسطح الوجه الظاهر من الجسم وهو منقطعه.

(والثالث) أن يكون له ثلاثة امتدادات وهو الجسم، فالوجه الذي يلاقيه الماس إذا لم يعتبر شيء من باطن الجسم سواه هو السطح، وهو عرض لأنّه لم يكن وكان الجسم موجوداً، فلما قطع الجسم ظهر في الجسم، وهذا يعني العرض وكما أن السطح عبارة عن منقطع الجسم، فالخط عبارة عن طرف السطح ومنقطعه، والنقطة عبارة عن طرف الخط ومنقطعه، ومهما كان السطح عرضاً فلا يخفي أن النقطة والخط أولى بالعرضية، نعم النقطة لا مقدار لها، إذ لو كان لها قدر وامتداد واحد صارت خطأ، فإذا كان لها قدران صارت سطحاً، وإن كان لها قدر في ثلاثة جهات صارت جسماً، ويمكن أن يتصور الخط والسطح والجسم بتوهم الحركة. فالنقطة إذا تحركت حصل الخط. والخط إذا تحرك لا في جهة امتداده حصل السطح.

وإذا تحرك السطح لا في جهة امتداده حصل الجسم. وهذا ربما يظن أنه تحيق وأن الخط يحصل من حركة النقطة وهو محال، بل هو أمر توهمي، إذ النقطة لا تتحرك مالم يكن مكان، ولا يكون مكان ما لم يكن جسم، فيكون الجسم سابقاً في الحصول على السطح، والسطح على الخط، والخط على النقطة، والنقطة على فرض الحركة في النقطة.

(وأما الزمان) فهو عبارة عن مقدار الحركة وسيأتي في الطبيعيات.

(وأما الكمية) المنفصلة فعني بها العدد، وهو أيضاً عرض لأن العدد يحصل من تكرر الآحاد، فإن كان الواحد والوحدة عرضاً، كان العدد الحاصل منه أولى بالعرضية، وإنما يفارق الكمية المنفصلة الكمية المتصلة بشيء، وهو أنه لا يوجد بين أجزاء المنفصلة جزء مشترك يصل أحد الطرفين بالآخر، إذ ليس بين الثاني والثالث اتصال، ولا بينهما جزء مشترك بين الطرفين يصل أحدهما بالآخر، كما تصل النقطة المشتركة الملوهومة في وسط الخط بين طرفي الخط، وكما يصل الخط بين طرفي السطح، وكما يصل السطح الملوهوم بين طرفي الجسم، وكما يصل الآن بين طرفي الزمان الماضي والمستقبل. وأية أن الوحدة عرض أن تكون إما في ماء أو إنسان أو فرس، ومعنى المائة شيء، ومعنى الوحدة شيء، ولذلك يصير الماء الواحد بالقسمة اثنين وبالجمع واحد، فيطراً عليه الوحدة والاثنتين، فهو موضوع وهذا عارض نعم الإنسان الواحد لا يصير اثنين، فإن هذا عرض لازم له، وذلك لا ينافي كونه عرضاً، فإذا الوحدة معنى موجود في موضوع ذلك الموضوع، متقوم في ذاته بحقيقة دون فرض الوحدة، وهو المراد بالعرض.

(وأما الكيفية) فنورد منها مثالين للألوان والأشكال، فنقول: السواد عرض لأنّه لو فرض لا في موضوع، فلا يخلو إما أن يكون مشاراً إليه ومتقساً أو غير مشاراً إليه ولا منقسم، فإن لم يقبل الإشارة والقسمة لم يقبل المقابلة، ولم يدرك بالبصر، وليس عبارة عن هيئة تقع من الرائي في جهة مخصوصة، ويدركه البصر ويقبل الانقسام، وإن كان منقسمًا فكونه سواداً غير كونه متقساً إذ كونه متشاركاً فيه البياض والسواد ويتختلفان في السوادية والبياضية، ونحن لانعني بالجسم إلا المنقسم فهو إما أن يقال في منقسم وهو العرض، وإنما يقال هو عين المنقسم وهو محال، إذ حقيقة الانقسام هو الجسمية، إذ لا نعني بالجسمية سواه.

وحقيقة السواد غير حقيقة الانقسام لا عينه، نعم لا يتميز السواد عن محله بالإشارة الحسية، ولكن يتميز بإشارة العقل كما ذكرناه فإذا هو عرض.

هذه الأمور فغامضة فيمكن أن ترسم بما هو أشهر منها، وتسمى هذه العشرة: المقولات العشرة، فإن قيل فاسم الوجود هذه العشرة بالاشتراك أو بالتوابط؟ قلنا: لا بالاشتراك ولا بالتوابط. وقد ظن ظانون أنه بالاشتراك، وأن العرض لا يشارك الجوهر في الوجود، بل لا معنى لوجود الجوهر إلا نفس الجوهر، ولا لوجود الكمية إلا نفس الكمية، وإنما الوجود اسم واحد يتناول مختلفات لا تشارك البة في المعنى، كلفظ العين لسمياتها. وهذا فاسد من وجهين:

(أحدهما) أن قولنا الجوهر موجود كلام مفيد مفهوم، ولو كان وجود الجوهر عين الجوهر لكان كقولنا الجوهر جوهر. وإذا قلنا الفعل والانفعال ليسا موجودين، ربما يصدق في بعض الأحوال، وقولنا الفعل والانفعال ليسا بفعل وانفعال لا يصدق قط، فلو كان قولنا موجود هو كقولنا فعل، كان قولنا الفعل ليس بموجود كقولنا الفعل ليس بفعل.

(الثاني) أن العقل قاض بأن القسمة لا تزيد في كل شيء على اثنين، إذ يقال الشيء إنما يكون موجوداً أو معدوماً فإن لم يكن للوجود معنى سوى هذه العشرة، فلا تكون القسمة مخصوصة في اثنين، بل لا يكون هذا الكلام مفهوماً بل ينفي أن يقال الشيء إنما جوهر وإنما كيفية وإنما كمية إلى بقية العشرة، فتكون القسمة عشرة لا اثنين، وهذا يظهر بما ذكرناه من قبل من أن الإنية التي هي عبارة عن الوجود غير الماهية، ولذلك يجوز أن يقال ما الذي جعل الحرارة موجودة؟ وما الذي جعل السواد في الحيز موجوداً؟ ولا يجوز أن يقال ما الذي جعل السواد لوناً؟ وما الذي جعله سواداً؟ ويعرف تغاير الإنية والماهية بإشارة العقل لا بإشارة الحس، كما يعرف تغاير الصورة والميول. فإن قيل إن صح هذا فليكن متوطناً، أعني اسم الوجود على العشرة قيل: إنما أطلق اسم المتوطئ على ما يتناول مسمياته تناولاً واحداً، من غير تفاوت ومن غير تقدم ولا تأخر، كالحيوانية للإنسان والفرس، والإنسانية لزيد وعمرو، إذ ليس أحدهما أولى من الآخر

(وأما الأشكال) فهي أيضاً أعراض لأن الشمعة تختلف عليها الأشكال، وهي مستمرة الوجود، فإذا التدوير والتزييع والتثليث كل ذلك من الكيفية وهي أعراض. وقد ينزع في وجود الدائرة، ويقال لا يتصور شكل معين في وسطه نقطة جميع الخطوط منها إلى المحيط متساوية، ويدل على إثباتها أن الجسم مدرك وجوده بالحس، وهو إما مركب وإنما مفرد والمركب لا يكون إلا من مفرد ولا بد من اثبات المفرد، والمفرد هو الذي ليس فيه طبائع مختلفة، بل طبع واحد متشابه كطبع الماء والهواء، فهذا إذا حلى منه مقدار ونفسه، فاما أن يكون له من ذاته شكل أو لا يكون، وباطل أن لا يكون له شكل، إذ يكون ذلك غير متناه. وقد فرضنا قدرأً متناهياً منه، وإذا حدث له شكل فهو إنما كرة أو مربع أو غيرهما، ومحال أن يكون غير كرة لأن الطبع المتشابه في محل متشابه، لا يوجب شكلاً مختلفاً، حتى يقتضي في بعضه خطأً وفي بعضه زاوية، ولا متشابه في الأشكال إلا الكرة فواجب أن يكون شكله كروياً ومهما قطعت الكرة قطعاً مستقيماً كان المقطع دائرة بالضرورة، فقد ثبت إمكان الدائرة وهي أصل الأشكال. فقد ثبت أن الكمية والكيفية عرضان.

وأما السبعة الباقية فلا تخفي عرضيتها لأنها لا تخلو عن إضافة شيء إلى شيء، ولا بد من شيء حتى يمكن إضافته، فالفعل نسبة شيء إلى شيء بالتأثير، فلا بد من شيء موجود أولاً حتى يؤثر، والانفعال نسبة شيء إلى غيره بالتأثير، فلا بد من شيء أولاً حتى ينفع.

وأما الأربع الباقية فهي محتاجة إلى الموضوع أيضاً، لأنها نسب إنما إلى زمان أو مكان، أو إلى محيط أو جزء ولا بد من شيء حتى يكون إنما في زمان أو في مكان، أو على وضع أو هيئة، فإذا هذه التسعة أعراض. فإذا الوجود ينطلق على عشرة أشياء، الأجناس العالية واحد جوهر وتسعة أعراض، ولا يمكن تعريفها بالحد إذ لا جنس أعم منها. والحد ما يجتمع فيه الجنس والفصل، فهي متساوية للوجود في أنها لا تقبل الحد، ولكنها تقبل الرسم دون الوجود، إذ لا شيء أشهر من الوجود حتى يعرف به. فاما

فيه، ولا هو في أحدهما أقدم من الآخر. والوجود يثبت للجوهر أولاً وللكلمة والكيفية بواسطته، ولبقية الأعراض بواسطتهما، فقد تطرق إليه التقدم والتأخر.

وأما التفاوت فهو إن وجود السواد، وهو هيئة قارة<sup>(١)</sup>، ليس كوجود الحركة والتغير والزمان، إذ لا ثبات ولا قرار لها، بل وجود الحركة والزمان والهياكل أضعف من وجود غيرها. فإذاً هذه العشرة اتفقت في الوجود من وجه، وانختلفت من وجه، فكان بين المتواطئ والمشترك، فلذلك سمى هذا الجنس من الاسم اسم مشككاً، أو يسمى متفقاً. فإذاً قد ثبت أن الوجود عرضي للأشياء كلها. فالماهيات يعرض لها الوجود بعلة، إذ ليس الوجود لها من ذاتها، وكل ما ليس من ذات الشيء فهو له بعلة، وكذلك كانت العلة الأولى وجوداً بلا ماهية زائدة كما سيأتي، فليس الوجود إذا جنساً لشيء من الماهيات. والعرض أيضاً بالإضافة إلى التسعة هو كذلك، لأن لكل واحدة منها ماهية في ذاتها وعرضيتها، هي لها بالنسبة إلى محلها، فاسم العرضية لها بإزاء إضافتها إلى محلها لا يزاوء ماهيتها، ولذلك يمكن أن تتصور بعضها وتشكك في أنها أعراض أم لا؟ ولا يمكن أن تتصور النوع وتشكك في وجود الجنس له، إذ لا يتصور الإنسان السواد ويشك في كونه لوناً أو الفرس ويشك في كونه جسماً أو حيواناً، وكذا لفظ الواحد وإن كان له عموم كلفظ الوجود، فليس ذاتياً لشيء من الماهيات. فالوجود والعرض والوحدة ليست جنساً ولا فصلاً لشيء من الماهيات العشرة البتة، فإذاً قد قسمنا الموجود إلى جوهر وعرض، والجوهر إلى أربعة أقسام، والعرض إلى تسعة أقسام، وقسمنا بعض آحاد التسعة، ودللنا على أنها أعراض فلترجع إلى تفاصيل آخر للموجود.

(قسمة ثانية) الموجود ينقسم إلى كلي وجزئي، أما حقيقتهما فقد ذكرناها في أول المقطع، ونذكر الآن أحکامهما ولو أحکامها وهي أربعة:

(الأول) أن المعنى المسمى كلياً وجوده في الأذهان لا في الأعيان، ولما سمع قوم قولنا: إن كل إنسان فهو واحد في الإنسانية، وأن كل سواد فهو واحد في السوادية، ظنوا أن السواد الكلي معنى واحد موجود، والإنسان الكلي معنى واحد موجود. والنفس الكلي معنى واحد بالعدد، موجود في أشخاص متعددة، كالأب الواحد لعدد من البنين، والشمس الواحدة لعدد من البقاع، وهو خطأ محض، إذ لو كانت نفس واحدة بالعدد هي بعينها لزيد، وهي بعينها لعمرو، وكان زيد عالماً وعمرو جاهلاً، لزم أن تكون النفس الواحدة عالمه وجاهلة بأمر واحد، في حالة واحدة وهو محال، ولو كان الحيوان الكلي موجوداً واحداً في أشخاص، لكن ذلك الواحد بعينه مالياً وطائراً وماشياً بргلين وبأربع وهو محال، ولكن الكلي وجوده في الأذهان، ومعناه أن الذهن يقبل لا حالة صورة الإنسان، وحقيقة مشاهدته شخص واحد يسبق إليه، ولو رأى بعد ذلك إنساناً غيره لم يتجدد فيه أثر، بل يبقى على ما كان - وكذا إذا رأى ثالثاً ورابعاً، ويكون النتشتال الحاصل في الذهن أولاً من زيد، نسبته إلى كل إنسان في عالم الله تعالى واحدة، فإن أشخاص الإنسان لا تختلف في حد الإنسانية البتة. ولو رأى بعد ذلك سبعاً حصل فيه ماهية أخرى، ونقش يخالف الأول فالحاصل من شخص زيد هو صورة شخصية في الذهن، ومعنى كونه كلياً أن نسبته إلى كل شخص كائن من الناس، وما سيكون وما كان واحدة، وأن أي واحد سبق إلى الذهن حصل منه هذا النقش، وأن الآخر بعده لا يزيد عليه ومثاله إذا فرضت خواتم على النقش الواحد، فوضع واحد على شمعة، فحصلت منه صورة، ولو وضعت الثانية والثالثة على ذلك الموضع بعينه لم يتغير النقش الأول، ولم يتأثر الخل فيقال: النقش الذي في الشمعة هو نقش كلي أي هو خواتم، بمعنى أنه يطابق الكل مطابقة واحدة، فلا يتميز بعضها بالنسبة إليه عن بعض، فهذا معقول، وأما أن يفرض نقش واحد بعينه هو في خاتم الذهب، وفي خاتم الحديد وفي خاتم الفضة، فهذا محال إلا أن يقال: هو واحد بال النوع، وأما بالعدد فنقش كل خاتم

غير نقش الآخر. نعم تأثيراتها في الشمعة تأثير واحد، والنقش الحاصل من جميعها في الشمع واحد، فهكذا ينبغي أن يفهم انطباع حدود الأشياء في الذهن، ومعنى كليتها فإذا الكلي من حيث إنه كلي موجود في الأذهان لا في الأعيان، فليس في الوجود الخارج إنسان كلي، وأما حقيقة الإنسانية فموجودة في الأعيان والأذهان جميعاً.

(الحكم الثاني) أن الكلي لا يجوز أن يكون له جزئيات كثيرة، ما لم يتميز كل جزئي عن الآخر بفضل أو عرض، فإن لم يفرض إلا مجرد الكلي من غير أمر زائد ينضاف إليه، لم يتصور فيه التعدد والتخصص، فالسودان في محل واحد في حالة واحدة محال، بل السوداد المطلق يصير اثنين بأن يكون بين الاثنين تغاير لا محالة. أما في محل كسودادين في محلين أو في الزمان كسودادين في محل واحد في زمانين، وأما إذا اتحد محل والزمان لم يتصور التعدد، وكذلك لا يتصور إنسانان إلا أن يفارق أحدهما الآخر. معنى يزيد على مجرد الإنسانية الكلية، من مكان أو صفة أو غيرهما، لأنه لو لم يكن بينهما مغايرة بوجه، وكانت اثنين، لجاز أن يقال لكل إنسان إنه إنسانان، بل خمسة بل عشرة، ولم يتميز عدد عن عدد، وكذلك في كل سواد وهو ظاهر الإحالة، ولكن برهانه أنه إذا فرض في محل واحد سودان حتى قبل ذلك السوداد، وهذا السوداد تميز كل واحد منهما عن الآخر، فقولنا لذلك السوداد يعني إنه سواد وإنه هو ذلك السوداد يعني، هل بما واحد أم لا؟ فإن كان واحداً كان معنى قولنا: هو ذلك السوداد يعني، هو سواد يعني. فإذا كل ما قلنا له: إنه سواد، فقد قلنا: إنه ذلك السوداد يعني، فإذا السوداد الذي فرض للآخر هو أيضاً ذلك السوداد يعني، فليس ثم تعدد. وإن كان تحت قولنا: هو ذلك السوداد يعني، معنى يزيد على ما تحت قولنا: سواد، فقد انضاف إلى السودادية أمر زائد لا محالة، فصار غير الآخر بالغاية في ذلك المعنى الذي انضاف إليه، وظهر أنه يستحيل أن تعدد جزئيات كل واحد، إلا بأن ينضاف إلى الكلي أمر زائد، إما فضل وإما عرض، فإن كانت العلة الأولى واحدة مجردة لا تركيب فيها بفضل وعرض، فلا يتصور فيها اثنينية البتة.

(الحكم الثالث) إن الفصل لا يدخل في حقيقة الجنس، وماهية المعنى الكلي العام البتة، وإنما يدخل في وجوده، والوجود غير الماهية. بيانه أن الإنسانية لا مدخل لها في حقيقة الحيوانية، بل حقيقة الحيوانية بكمالها ثبتت في العقل، دون الإنسانية والفرسية وسائر الفضول، لا كاج�性ة فإنها لو غابت عن الذهن بطلت ماهية الحيوانية عن الذهن، ولو كانت الإنسانية شرطاً لتكون الحيوانية حيوانية، كما كانت الجسمية شرطاً لها، لما كانت الحيوانية ثابتة للفرس، فإنه ليس بإنسان كما ليست الحيوانية ثابتة لما ليس بجسم، والحيوانية للفرس كاملة كما للإنسان، فلا مدخل إذا للفصل في ماهيات المعاني الكلية. نعم لها مدخل في صيغة المعنى الكلي موجوداً حاصلاً، إذ لا يكون الحيوان موجوداً إلا أن يكون فرساً أو إنساناً أو غيره، ويكون الحيوان حيواناً دون الفرسية والإنسانية، والوجود غير الماهية غير كما سبق. وإذا ثبتت هذا في الفصل فهو في العرض أظهر لا محالة، فإن الإنسانية إذا لم تدخل في حقيقة الحيوانية، فإنما لا يدخل الطول والعرض أولى.

(الحكم الرابع) إن كل عرضي للشيء فهو معلم، وعلته إما ذات الموضوع كالحركة إلى أسفل للحجر والتبريد للماء. وإما خارج من ذاته كالسخونة للماء والحركة إلى فوق للحجر، وإنما قلنا ذلك لأن هذا العرض للذات، إما أن يكون معللاً أو لم يكن معللاً، فإن لم يكن معللاً فهو إذاً موجود بذاته، وكل موجود بذاته فلا ينعد بعدم غيره، ولا يشترط وجود غيره لوجوده، والعرض يحتاج في الوجود إلى ما هو عرض له لا محالة، فلا يكون موجوداً بذاته فيكون معللاً. ثم علته لا تخلو إما أن تكون في ذات الموضوع أو خارجة عنه. وهذا تقسيم حاصل لا محالة فكان برهاناً، وكيفما كان السبب إما داخلاً في الموضوع أو خارجاً منه، فلابد أن يكون وجوده حاصلاً أولاً حتى يكون سبباً لغيره، ولذلك يستحيل أن يكون الماهية سبباً لوجود نفسها، فكل ماهية لها وجود زائد عليها فعلته غير الماهية، إذ العلة لابد وأن

(قسمة ثلاثة للموجود) الموجود ينقسم إلى واحد وكثير، فلنذكر أقسام الواحد والكثير ولو احتجهما.

فاما الواحد فإنه يطلق حقيقة ومجازاً، والواحد بالحقيقة هو الجزئي المعين، ولكنه على ثلاثة مراتب:

(المরتبة الأولى) هي الجزئي الواحد الذي لا كثرة فيه لا بالقوة ولا بالفعل، وذلك كالنقطة وذات الباري جلت قدرته، فإنه ليس منقسمًا بالفعل ولا هو قابل له، فهو خال عن الكثرة بالوجود والإمكان والقوة والفعل، فهو الواحد الحق.

(الثانية) الواحد بالاتصال وهو الذي لا كثرة فيه بالفعل، ولكن فيه كثرة بالقوة أي هو قابل للكثرة، كما إذا قيل لنا هذا الخط واحد أو اثنان، وهذا الجسم واحد أو جسمان، فإن كان فيه انقطاع حكمنا بالاثنينية، وإن كان واحداً بالاتصال على سبيل التشابه قلنا هو خط واحد وجسم واحد وماء واحد، إذ ليس فيه كثرة وانفصال بالفعل، إلا أنه قابل للكثرة، فمن هذا الوجه ربما يظن أنه ليس بوحد حقيقي، لأن القوة القريبة من الفعل يظن أنه بالفعل، وإلا فهو بالحقيقة واحد وإنما الكثرة فيه بالقوة.

(الثالثة) أن يكون واحداً بنوع من الارتباط، وفيه كثرة بالفعل كالسرير الواحد والشخص الواحد المركب من أجزاء مختلفة، كتركب أجزاء الإنسان من العظم واللحم والعروق، فهذا واحد إذ يقال سرير واحد وإنسان واحد، وفيه كثرة حاصلة بالفعل باعتبار الأجزاء، لا كالماء الواحد والجسم الواحد المتشابه، فبين الريتين فرق. هذا في الجزئي الذي اسم الواحد عليه حقيقة.

(أما المجاز) فهو إطلاق اسم الواحد على أشياء كثيرة لاندراجها تحت كلي واحد، وذلك خمسة:

◦ (الأول) اتحاد بالجنس كقولك: الإنسان والفرس واحد بالحيوانية.

◦ (الثاني) اتحاد النوع كقولك: زيد وعمرو واحد بالإنسانية.

تكون موجودة حتى توجب لغيرها وجوداً، والماهية قبل الوجود لا تكون موجودة، فكيف تكون علة للوجود؟ فيلزم من هذا أنه إن كان في الوجود ما ليس بمعلم فلا تكون إثنيه غير ماهيته، بل تكون الإنثية هي الماهية، إذ لو كان غيرها لكان عرضياً لها، ولكن معلمًا بأمر سوى الماهية فيكون معلولاً، وقد وضعنا أنه غير معلم وهذا محال. فإن قيل: المعنى الكلي للجزئيات قد يكون نوعياً كالإنسان لزيد وعمرو، وقد يكون جنسياً كالحيوان للإنسان والفرس، فبم يدرك الفرق وهم يعلم أن هذا الكلي، هو النوعي الذي لا يقبل الانقسام إلا بالأعراض، أو أنه هو الجنس الذي يقبل الانقسام بالخصوصيات الذاتية؟ فيقال: كل ما عرض عليك من الكليات فأردت أن تقدره موجوداً حاصلاً معيناً، وافتقرت في تقديره إلى أن تضيف إليه معنى غير عرضي فهو جنسي، وإن لم تفتقر إلا إلى العرضي فهو نوعي، فكان إدراك التفرقة بين النوعي والجنسى موقوفاً على إدراك التفرقة بين الذاتي والعرضي كما سبق. مثاله أنه إذا قيل لك أربعة أو خمسة لم تفتقر في تقدير وجود الأربعة إلا أن تضيف إليها كونها جوزاً أو فرساً أو إنساناً، وهذه الأمور عرضية للأربعة بل للأعداد، وليس ذاتية فيها، فإنما ذكرنا أن معنى الذاتي ما لا يتم المعنى الذي له في الفهم إلا بهم الذاتي أولاً، وأنت في فهم الأربعة لا تفتقر إلى أن يخطر ببالك الجوز والفرس وغيره من المعدودات. وإذا قيل لك عدد لم يمكنك أن تفترض العدد موجوداً حاصلاً، بل يتضاد الطبع أن يعلم أنه أي عدد هو الموجود خمسة أو عشرة أو غيرهما، فإذا صار خمسة لم يفتقر بعده إلى شيء سوى توسيع المعدودية، وهو عرضي بالإضافة إلى العدد لا ككونه خمسة، فإنه ليس زائداً على العددية عارضاً طارئاً عليها، بل هو حاصل عددية هذا العدد - وهذه المعانى هي جلية في النفس، وربما يعسر طلبها من العبارات المستعملة في شرحها حتى توجب فيها تعقيداً، فليكن الالتفات إلى المعنى لا إلى اللفظ وهذا حكم الكلي.

- (الثالث) الاتخاد بالعرض كما يقال الثلوج والكافور واحد بالبياضية.
- (الرابع) الاتخاد في النسبة كقولك: نسبة الملك إلى المدنية ونسبة النفس إلى البدن واحدة.

• (الخامس) في الموضوع كقولك في السكر إنه أبيض وحلو، فتقول: الأبيض والحلو واحد، أي موضوعهما واحد، فصار الواحد مطلقاً على ثانية معان، ثم الاتخاد في العرض ينقسم بانقسام الأعراض، فإن كان اتحاداً في عرض الكمية فيقال له المساواة، وإن كان في الكيفية فيقال له المشابهة، وإن كان بالوضع فيقال له الموازاة، وإن كان بالخاصية فيقال له المماثلة، ومهما عرفت أن الواحد يطلق على ثانية أوجه، فالكثير أيضاً في مقابلته يتعدد بتعده لا محالة. ومن لواحق الواحد (الهو هو) فإن الشيء إذا كان واحداً في نفسه، وانختلف لفظه أو نسبته فيقال: هو هو كما يقال الليث هو الأسد، ويقال زيد هو ابن عمرو. وأما لواحق الكثرة فالغيرية والخلاف والتقابل، وكذا التشابه والتوازي والتساوي والتماثل، فإن ذلك لا يعقل إلا في اثنين أو أكثر منه، فهي من لواحق الكثرة ولابد من بيان أقسام التقابل وهي أربعة:

(أحدها) تقابل النفي والإثبات كقولك إنسان لا إنسان.

(والثاني) تقابل الإضافة كالأب والابن والصديق والصديق إذ أحدهما يقابل الآخر.

(والثالث) تقابل العدم والملكة كما بين الحركة والسكن.

(والرابع) تقابل الضدين كالحرارة والبرودة. والفرق بين الضد والعدم أن يقال: العدم هو عبارة عن عدم الشيء عن الموضوع فقط، لا عن وجود شيء آخر، فالسكنون عبارة عن عدم الحركة ولو قدر زوال السود دون حصول لون آخر، لكن هذا عندماً إذا حصل حمرة أو بياض، فهذا وجود زائد على عدم السود، فالعدم هو انتفاء ذلك الشيء فقط، والضد هو موجود حصل مع انتفاء الشيء -

ولذلك يقال: إن السبب الواحد لا يصلح للضدين، بل لابد للضدين من سببين، وأما الملكة والعدم فسيبهما واحد، وذلك الواحد إن حضر أو جب الملكة، وإن غاب أو عدم أو جب العدم.

فعلة العدم هو عدم علة الوجود. فعلة السكون هو عدم علة الحركة، وأما تقابل المضاد فخاصيته أن كل واحد يعلم بالقياس إلى الآخر، لا كالحرارة فإنها معلومة دون القياس إلى البرودة، ولا كالحركة فإنها معلومة دون القياس إلى السكون، وأما تقابل النفي والإثبات، فيفارق الضد والعدم في أنه إنما يكون في القول، ويعلم كل شيء، وأما اسم الضد فلا يقع إلا على ما موضوعه وموضوع ضده واحد ولا يكفي هذا حتى يكون بحيث لا يجتمعان ويتقابلان، ويكون بينهما غاية الخلاف كالسود والبياض، لا كالسود والحرمة فإن الحرمة كأنها لون سالك من البياض إلى السود، فهو بينهما وليس على أقصى البعد منه، وربما يكون بينهما وسائط كثيرة، بعضها أقرب إلى أحد الطرفين من البعض، وربما لا يكون بينهما واسطة. فإذاً الضد يشارك الضد في الموضوع وكذا الملكة والعدم، وهذا غير واجب في السلب والإيجاب، وربما يكون بينهما مشاركة في الجنس كالذكورة والأنوثة، فإنها لا يتواردان على شخص واحد، وربما يغلط فيوضع الجنس ويؤخذ نفي المعنى الذي تحته، ويقرن به فصل أو خاصة، فيوضع له اسم إثناتي فيظن أنه ضد كما يقال العدد ينقسم إلى زوج وفرد، ويظن أنهما متضادان وهو غلط، إذ ليس الموضوع واحداً إذ الزوج قط لا يكون فرداً، والعدد الموضوع لهذا لا يكون موضوعاً لذاك، بل بينهما تقابل النفي والإثبات، فإن معنى الزوج أنه ينقسم بمتباينين، ومعنى الفرد أنه لا ينقسم بمتباينين. قوله: لا ينقسم نفي محض، ولكن وضع له اسم الفرد بذاته الزوج، فيظن أنه مقابل كالضد، فإن قيل: وهل يجوز أن يكون للشيء الواحد أكثر من ضد واحد؟ قيل: مهما كان الضد عبارة عن المتعاقبين على موضوع واحد بشرط أن يكون بينهما غاية الخلاف، فيلزم على هذا الاصطلاح أن لا يكون الضد إلا واحداً، لأن الذي في أقصى رتب البعد يكون واحداً لا محالة.

(قسمة رابعة) الموجود ينقسم إلى ما هو متقدم وإلى ما هو متاخر. والتقدير والتأخر أيضاً من الأعراض الذاتية للوجود، ويقال للتقدير: إنه قبل وللتأخر إنه بعد. ويقال: إن الله تعالى قبل العالم. والقبلية تطلق على حسنة أو حرج، إذ التقى ينقسم إلى حسنة أقسام:

(الأول) وهو الأظهر التقى بالزمان، وكان اسم قبل له حقيقي في اللغة.

(والثاني) التقى بالمرتبة إما بالوضع كقولك: بغداد قبل الكوفة، إذا قصدت مكة من خراسان، وهذا الصف قبل هذا الصف، يعني أنه أقرب إلى الغاية المنسوبة إليه من القبلة أو غيرها، وإما بالطبع كقولنا الحيوانية قبل الإنسانية، والجسمية قبل الحيوانية إذا ابتدأنا من جهة الأعم. وخاصية هذا أنه ينقلب إذا أخذت من جانب الآخر، فإن أخذت الاعتبار من جانب الأخص أولاً، صارت الحيوانية قبل الجسمية، وإن أخذت الاعتبار من مكة، صارت الكوفة قبل بغداد.

(والثالث) التقى بالشرف، كقولنا: أبو بكر ثم عمر، وإن أبو بكر قبل سائر الصحابة رضوان الله تعالى عليهم بالشرف والفضل.

(والرابع) التقى بالطبع وهو الذي لا يرتفع بارتفاع التقى عليه، ويرتفع التقى عليه بارتفاعه، فإنك تقول: الواحد قبل الاثنين، فإنه لو قدر عدم الواحد في العالم يلزم عدم الاثنين، إذ كل الاثنين فهو واحد وواحد، وإن قدر عدم الاثنين لم يلزم عدم الواحد، وقولك: الواحد قبل الاثنين لا يعني به تقدماً زمانياً، بل يجوز أن يكون مع الاثنين وتعقل قبلته مع ذلك.

(والخامس) التقى بالذات وهو الذي وجوده مع غيره، ولكن وجود ذلك الغير به، وليس وجوده بذلك الغير وذلك كتقدير العلة على المعلول، وكتقديم حركة اليد على حركة الخاتم، فإنه يستحسن أن يقال تحررت اليد فتحررت الخاتم، ولا يستحسن أن يقال تحررت الخاتم فتحررت اليد، والفاء للتعقيب، ومعلوم أنهما معاً في الزمان ولكن هذه القبلية بالعلية والإيجاب.

(قسمة خامسة) الموجود ينقسم إلى سبب ومسبب، أي معلول وعلة، وكل شيء له وجود في نفسه لا عن وجود شيء آخر معلوم، وذلك المعلوم لا وجود له إلا بالشيء، فإنما يسمى ذلك الشيء علة ذلك المعلوم، وذلك الشيء المعلوم معلول ذلك الشيء، وكل ما هو حاصل من أجزاء فلا يكون وجود الجزء بسبب وجود الجملة، بل وجود الجملة بسبب وجود الأجزاء واجتماعها (فالسكنجين)<sup>(١)</sup> ليس على السكر بل السكر علة السكنجين، إذ به يحصل السكنجين، وهذا فيما يتقى فيه الجزء على الجملة بالزمان ظاهر، فإن كان لا يفترقان في الزمان كايلد بالإضافة إلى الإنسان، فهو أيضاً كذلك، فإذا كل ما هو جزء الجملة فهو علة الجملة، فالعلة تقى إلى ما يكون جزءاً من ذات المعلول، وإلى ما يكون خارجاً، والذي هو جزء من المعلول ينقسم إلى ما لا يلزم بوجوده وجود المعلول، كالخشب للكرسي، وإلى ما يلزم عند تقدير وجوده ذات المعلول، كصورة الكرسي فإنها إذا فرضت موجودة، كان الكرسي لا حاله موجوداً لا كالخشب، مع أن الكرسي جملة لا يتقوى وجودها إلا باجتماع الصورة والخشب، فما نسبته إلى المعلول نسبة الخشب إلى الكرسي يسمى علة عنصرية، وما نسبته الصورة يسمى علة صورية. وأما الخارج فينقسم إلى مامنه الشيء كالنحجار للكرسي، ويسمى علة فاعلية، وكذا الأب للابن والنار للحرارة، إلى ما لأجله الشيء وليس منه، ويسمى علة ثانية وغائية، وهو كالاستكان للبيت والصلوح للجلوس للكرسي، ومن خاصية العلة الغائية أن سائر العلل بها تصير علة، فإنه ما لم يتمثل صورة الكرسي المستعد للجلوس، وال الحاجة إلى الجلوس في نفس النحجار، لا يصير هو فاعلاً ولا يصير الخشب عنصر الكرسي ولا يدخل فيه الصورة، فالغائية حيث وجدت في جملة العلل هي علة العلل، والعلة الفاعلية إما أن تفعل بالطبع كالنار تحرق والشمس تنور، وإما أن يكون فعلها بالإرادة كإنسان يمشي، وكل فاعل له في الفعل غرض، فيجب أن لا يكون وجود

(١) السكنجين: كل شراب مركب من حلو وحامض (مربّ) (المعجم الوسيط).

ذلك الغرض وعده له بمثابة واحدة، إذ الغرض عبارة عما يجعل وجود الفعل أولى بالفاعل من عدمه، فإن لم يكن كذلك لم يسم غرضاً، فإن ما كان وجوده وعدمه بمثابة واحدة في حق الفاعل، لم يكن اختيار وجوده على عدمه لفائدة وغرض، وكل ما هو كذلك فلا يكون غرضاً، ويبقى السؤال في أنه لم اختيار الوجود على عدم؟ ولا ينقطع إلا بذكر الغرض، ولا غرض إلا ما يجعل وجود الفعل في حق الفاعل أولى من عدم، فإن لم يكن أولى ساوي الوجود والعدم، فيستحيل الميل إلى أحدهما، وكل ما له غرض فهو ناقص، لأن حصول ذلك الغرض هو خير له من لا حصوله، فإذاً له شيء في نفسه من المخارات مفقود، ويجعل له بالفعل فيكمل بحصوله، فلا يكون كاملاً بنفسه دون ذلك. وقول القائل: إنه يفعل لا لفائدة يرجع إليه، بل إلى غيره غلط، إذ يقال: حصول الفائدة لغيره هل هو في حقه أولى من لا حصوله؟ فإن كانت إفادته أولى وأليق به، فقد استفاد في نفسه بإفاده غيره ما هو أولى به وأليق، فكان منفكًا عنه قبله فكان ناقصاً، وإن لم يكن له في الإفادة فائدة رجع السؤال بأنه لم أفاد رجوعاً لا محيس عنه؟ فإذاً كل فاعل له غرض، والفرض مكمل له ومزيل نقصاً كان فيه بالكمال الحصول بحصوله، فإن كان في الإمكان ذات يلزم منه المعلول لذاته، من حيث إن ذاته ذات يفيس منه وجود غيره لا محالة من غير غرض، فهذه العلة الفاعلية أعلى وأجل من الفاعلية بغيره واحتياط، وكل ما لم يكن فاعلاً فصار فاعلاً، فلابد وأن يكون لطريانه أمر وتجدده من شرط أو طبع أو إرادة أو غرض أو قدرة أو حال، أية حال شئت وإذا فإن كان أحوال الفاعل كما كان، ولم يتتجدد أمر لا في ذاته ولا خارجاً من ذاته إلى الآن، لم يكن وجود الفعل منه أولى به من عدم، بل كان العدم هو المستمر والأحوال كما كانت، فيلزم أن يستمر العدم، فإن كان العدم قبل هذا مستمراً لأنه لم يكن مرجع للوجود عليه، والآن فقد وجد فينبغي أن يكون سببه هو حصول المرجع، وإن كان لم يتتجدد

مرجع وانتفى المرجع كما كان استمر العدم بالضرورة كما كان. وسيأتي زياده شرح لهذا.

وما لا بد من ذكره أن العلة تقسم إلى علة بالذات وإلى علة بالعرض، وتسمية العلة بالعرض علة بمحاذ عرض، وهو الذي لم يحصل المعلول به بل بغيره، ولكن ذلك الغير لم يتهيأ له إيجاب المعلول إلا عنده، كما أن رافع العماد من تحت السقف يسمى هادماً للسقف، وهو بمحاذ لأن علة سقوط السقف كونه ثقيلاً، إلا أنه كان متنوعاً عن فعله بالعماد، رافع العماد مكنه من الفعل، ففعل فعله وكما يقال (السقمونيا)<sup>(٢)</sup> يربد بمعنى أنه يزيل الصفراء المانعة للطبيعة من الترديد، فيكون المبرد هو الطبيع ولكن بعد زوال المانع، ويكون السقمونيا علة إزالة الصفراء، لا علة للبرودة الحاصلة بعد زوالها بالطبيعة.

(قسمة سادسة) الموجود ينقسم إلى متناه وغير متناه. وغير المتناه يقال على أربعة أوجه:

(الثان) منها محالان لا يوجدان.

(والثان) منها دل القياس على وجودهما (أحدهما) أن يقال حركة الفلك لا نهاية لها، أي لا أول لها وهذا قد دل عليه القياس.

(وثالثها) أن يقال النقوس الإنسانية المفارقة للأبدان أيضاً لا نهاية لها، وهذا أيضاً لازم بالضرورة على نفي النهاية عن الزمان وحركة الفلك، أعني نفي الأولية.

(وثالثها) أن يقال الأجسام لا نهاية لها أو الأبعاد لا نهاية لها من فوق ومن تحت وهذا محال.

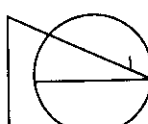
(ورابعها) أن يقال العلل لا نهاية لها حتى يكون للشيء علة ولعلته علة، ثم لا ينتهي إلى علة أولى لا علة لها، وهذا أيضاً محال. والضبط فيه أن كل عدده

(٢) السقمونيا: بنات يستخرج منه دواء مسهل للبطن ومزيل للدواء. (المعلم الوسيط)

فرضت آحاده موجودة معاً وله ترتيب بالطبع وتقدم وتأخر، فوجود ما لا نهاية له منه محال، لأن الترتيب بين العلة والمعلول ضروري. طبيعى إن رفع بطل كونه علة وكذلك الأجسام والأبعاد فإنها أيضاً متربة أي بعضها قبل البعض بالضرورة إذا ابتدأ من جانب، إلا أنه يترتب بالوضع لا بالطبع، كما سبق الفرق بينهما في أقسام التقدم والتأخر، وأما ما وجد فيه أحد المعينين دون الآخر ففي النهاية عنه لا يستحيل، كحركة الفلك فإن لها ترتباً وتعاقباً، ولكن لا وجود لجميع أجزائها في حالة واحدة. فإن قبل حركة الفلك لا نهاية لها لم يعن بها نفي النهاية عن حركات هي موجودة، بل فانية معدومة، وكذلك النفوس البشرية المفارقة للأبدان بالموت، يجوز نفي النهاية عن أعدادها وإن كانت موجودة معاً، إذ ليس فيها ترتيب بالطبع بحيث لو قدر ارتفاعه بطل كونها نفوساً، إذ ليس بعضها علة للبعض ولكنها موجودة معاً من غير تقدم وتأخر في الوضع والطبع، وإنما يتحيل التقدم والتأخر في زمان حدوثها، أما ذواتها من حيث إنها ذات ونفوس لا ترتب فيها البتة بل هي متساوية في الوجود بخلاف الأبعاد والأجسام والعلة والمعلول، فاما إمكان نفوس لا نهاية لها وحركة لا أول لها فسيأتي ما ذكر في أدتها (واما استحالة نفي النهاية) عن الأجسام والأبعاد وما له ترتيب بالوضع أو الطبع فنذكره الآن.

(اما استحالة نفي النهاية) عن الأبعاد فتعرف بدللين:

(أحدهما) أنا لو فرضنا خط (ز) بلا نهاية في جهة (ز) وحركة خط (اب) في دائرة إلى جهة (ز) من خط (ذ) حتى صار في موازاته كان هذا تحريكاً ممكناً بالضرورة، ولو حركناه عن الموازاة إلى جهة القرب منه، فلا بد وإن تسامت نقطة منه



هي أول نقط المسامة<sup>(٣)</sup>، ثم بعد ذلك تسامت بقية النقط إلى أن يرجع عن المسامة بالانتهاء إلى الموازاة من الجانب الآخر، وذلك محال لأنه إن قدر ميل إليه عن الموازاة من غير مسامته، فهو محال والمسامة محال لأن المسامة تقع أولاً على أول نقطة، وليس على الخط الذي لا ينتهي نقطة هي أول، وكل نقطة فرضت للمسامة أولاً، فلابد وأن تكون قد سامت ما قبلها قبل المسامة لها بالضرورة، فلا تسامتها ما لم تسامت ما لا نهاية له، ثم لا يكون فيها أول نقطة هي نقط المسامة وهو محال. وهذا برهان قاطع هندسي في استحالة إثبات أبعاد لا نهاية لها، سواء فرضت الملاء أو الخلاء.

(الدليل الثاني) هو أنه إن أمكن خط بلا نهاية ا ز د ب فليكن ذلك خط (اب) ولا نهاية له في جهة (ب) ولنشر إلى نقطة: (د) فإن كان من (د) إلى (ب) متناهياً فإذا زيد عليه (زد) كان (زب) متناهياً، وإن كان من (د) إلى (ب) غير متناه، فإن أطبقنا باللوهم (دب) على (زب) فاما أن يمتدا معاً في جهة (ب) بلا تفاوت وهو محال، إذ يكون الأقل مساوياً للأكثر فإن (دب) أقل من (زب) وإن قصر (دب) عن (زب) وانقطع دونه وبقي (زب) مستمراً فقد تناهى (دب) في منقطعه من جهة (ب) و(زب) ليس يزيد عليه إلا بقدر (زد) المتناهي وما زاد على المتناهي بعده فهو متناه، فإذاً (زب) متناه بالضرورة. وأما استحالة علل لا نهاية لها أنها إذا فرضت متربة بحيث يكون بعضها علة للبعض، فلابد وأن ينتهي إلى علة ليست معلولة، وهي طرف فتناهي، فإن كانت لا تنتهي إلى طرف بل تعمادى، فلا شيك في أن جملة تلك العلل التي لا نهاية لها حاصلة في الوجود من حيث هي جملة موجودة معاً، فلا تخلو تلك الجملة من حيث هي جملة إما أن تكون ممكنة معلولة أو واجبة، وباطل أن تكون واجبة لأن

(٣) سامة: قابلة ووازاه وواجهه.

تكون المادة الأولى حادثة بل قديمة، لأن كل حادث فهو قبل الحدوث بالقوة، أي هو قبل الحدوث ممكناً الحدوث، فـ«مـمـكـنـاـنـاـ حـدـوـثـاـ»، فـ«بـعـدـاـ حـدـوـثـاـ»، فلا يخلو هذا الإمكان إما أن يكون شيئاً حاصلأً أو عبارة عن لا شيء، فإن كان عبارة عن لا شيء فليس لهذا الحادث إذاً إمكان، فإذاً لا يمكن أن يكون، فإذاً هو ممتنع أن يكون، ولو كان ممتنعاً أن يكون لم يكن قـطـ وهذا محـالـ. فإذاً ثـبـتـ أنـ الإـمـكـانـ أـمـرـ حـاـصـلـاـ قـضـىـ العـقـلـ بـهـ، فـلاـ يـخـلـوـ إـمـاـ أنـ يـكـونـ قـائـمـ بـنـفـسـهـ جـوـهـرـاـ، وـإـمـاـ أنـ يـكـونـ مـسـتـدـعـاـ لـمـوـضـعـ، وـبـاطـلـ أـنـ يـقـالـ إـمـكـانـ جـوـهـرـ قـائـمـ بـنـفـسـهـ، لـأـنـ وـصـفـ مـضـافـ إـلـىـ مـاـ هـوـ إـمـكـانـهـ لـأـ يـعـقـلـ قـيـامـ بـنـفـسـهـ، فـوـجـبـ لـأـ مـحـالـ أـنـ يـكـونـ لـهـ مـوـضـعـ، فـيـرـجـعـ حـاـصـلـاـ إـمـكـانـاـ إـلـىـ وـصـفـ الـمـحـلـ بـقـبـولـ التـغـيـرـ، كـمـاـ يـقـالـ هـذـاـ الصـيـ مـمـكـنـ لـهـ أـنـ يـتـعـلـمـ، فـيـكـونـ الـعـلـمـ مـمـكـنـاـ هـذـاـ الصـيـ، وـهـذـهـ النـطـفـةـ يـكـنـ فـيـهـ أـنـ تـصـيـرـ إـنـسـانـاـ فـيـكـونـ إـمـكـانـ وـجـودـ إـلـاـنـسـانـيـ وـصـفـاـنـيـ فـيـ النـطـفـةـ، وـهـذـاـ الـهـوـاءـ يـكـنـ أـنـ يـصـيـرـ مـاءـ، فـأـمـاـ إـذـاـ فـرـضـ حـادـثـ مـنـ غـيـرـ أـنـ تـسـبـقـهـ مـادـةـ، فـلـاـ يـكـونـ لـقـولـكـ إـنـ الـحـادـثـ مـمـكـنـاـنـ حـدـوـثـاـ قـبـلـ حـادـثـ مـعـنـيـ، لـأـنـ إـمـكـانـ وـصـفـ يـسـتـدـعـيـ مـوـجـودـاـ يـقـومـ بـهـ، وـالـشـيـءـ قـبـلـ وـجـودـهـ لـاـ يـكـونـ مـحـلـاـ لـوـصـفـ، فـإـمـكـانـ كـلـ حـادـثـ فـيـ مـادـةـ وـقـوـةـ حـدـوـثـهـ فـيـ مـحـلـهـ وـهـوـ الـعـنـيـ بـقـولـنـاـ إـنـ مـوـجـودـ بـالـقـوـةـ، كـمـاـ تـقـولـ الـعـلـمـ مـوـجـودـ فـيـ الصـيـ بـالـقـوـةـ، وـالـنـخـلـ مـوـجـودـ فـيـ الـنـوـةـ بـالـقـوـةـ، وـالـقـوـةـ قـدـ تـكـوـنـ قـرـيـةـ وـقـدـ تـكـوـنـ بـعـيـدةـ، فـالـنـطـفـةـ إـنـسـانـ بـالـقـوـةـ الـقـرـيـةـ، وـالـتـرـابـ إـنـسـانـ بـالـقـوـةـ الـبـعـيـدةـ، إـذـاـ لـاـ يـصـيـرـ إـنـسـانـاـ إـلـاـ بـعـدـ أـنـ يـسـتـرـدـ فـيـ أـطـوـارـ كـثـيـرـةـ.

(الحكم الثاني) قـوـةـ الـفـعـلـ تـنـقـسـمـ إـلـىـ قـسـمـيـنـ:

◦ (الأولى) ما هو على الفعل لا على نقيضه، كـفـوـةـ النـارـ عـلـىـ الـإـحـرـاقـ لـأـ عـلـىـ دـمـرـهـ.

◦ (الثانية) ما هو على الفعل وـتـرـكـهـ كـفـوـةـ إـلـاـنـسـانـ عـلـىـ الـحـرـكـةـ وـالـسـكـونـ. والأولى تـسـمـيـ قـوـةـ طـبـيـعـيـةـ. والـثـانـيـةـ قـوـةـ إـرـادـيـةـ. وـهـذـهـ قـوـةـ الثـانـيـةـ مـهـمـاـ اـنـصـافـتـ إـلـيـهاـ

الجملة حصلت بـأـحـادـ مـعـلـوـةـ، وـالـحـاـصـلـ بـالـمـعـلـوـلـ لـاـ يـكـونـ وـاجـبـ، فـلـاـ بـدـ وـأـنـ يـكـونـ مـعـلـوـلـاـ فـيـقـرـبـ إـلـىـ عـلـةـ خـارـجـةـ عـنـ تـلـكـ الـجـمـلـةـ، فـإـنـ كـلـ مـاـ هـوـ مـنـ تـلـكـ الـأـحـادـ فـقـدـ أـخـذـنـاهـ فـيـ الـجـمـلـةـ، وـبـثـ الـحـكـمـ عـلـىـ الـجـمـلـةـ الـمـسـتـوـعـةـ لـلـأـحـادـ بـأـنـهـ مـعـلـوـلـةـ، فـاـقـفـرـتـ إـلـىـ عـلـةـ خـارـجـةـ لـيـسـ بـمـعـلـوـلـةـ، فـيـكـونـ طـرـفـاـ لـأـ مـحـالـ وـيـصـيـرـ مـتـنـاهـيـاـ، فـهـذـاـ هـوـ الـقـوـلـ فـيـ الـمـتـنـاهـيـ وـغـيـرـ الـمـتـنـاهـيـ.

(قسمـةـ سـابـعـةـ) الـمـوـجـودـ يـنـقـسـمـ إـلـىـ مـاـ هـوـ بـالـقـوـةـ وـإـلـىـ مـاـ هـوـ بـالـفـعـلـ، وـلـفـظـ الـقـوـةـ وـالـفـعـلـ يـطـلـقـ عـلـىـ وـجـودـ مـخـتـلـفـةـ لـأـ حـاجـةـ بـنـاـ إـلـىـ بـعـضـهـاـ.

أـمـاـ الـقـوـةـ الـفـعـلـ فـتـنـقـسـمـ إـلـىـ قـوـةـ الـفـعـلـ وـإـلـىـ قـوـةـ الـاـنـفـعـالـ. أـمـاـ قـوـةـ الـفـعـلـ فـهـيـ عـبـارـةـ عـنـ الـعـنـيـ الـذـيـ بـهـ يـتـهـيـأـ الـفـاعـلـ لـكـونـهـ فـاعـلـاـ، كـالـحـرـارـةـ لـلـنـارـ فـيـ فـعـلـ الـتـسـخـينـ.

وـأـمـاـ قـوـةـ الـاـنـفـعـالـ فـتـنـقـسـمـ بـهـ الـعـنـيـ الـذـيـ بـهـ يـسـتـعـدـ الـقـابـلـ لـلـاـنـفـعـالـ كـالـلـيـنـ وـالـلـزـوـجـةـ فـيـ الـشـعـمـ، لـقـبـولـ الـاـنـتـقـاشـ وـالـتـشـكـلـاتـ، وـتـقـابـلـ الـقـوـةـ الـفـعـلـ عـلـىـ وـجـهـ آـخـرـ، فـإـنـ كـلـ مـوـجـودـ حـاـصـلـ بـالـحـقـيـقـةـ يـقـالـ إـنـهـ بـالـفـعـلـ، وـلـيـسـ الـمـرـادـ بـهـ مـاـ قـدـمـنـاـ مـنـ الـفـعـلـ، فـإـنـهـ يـقـالـ إـنـ ذـاتـ الـمـبـدـأـ الـأـوـلـ بـالـفـعـلـ مـنـ كـلـ وـجـهـ، وـلـيـسـ فـيـهـ شـيـءـ بـالـقـوـةـ، وـالـفـعـلـ بـالـعـنـيـ الـأـوـلـ فـيـ حـقـهـ مـحـالـ، وـلـكـنـ مـعـنـاهـ الـمـوـجـودـ الـمـحـصـلـ، وـالـقـوـةـ الـتـيـ تـقـابـلـ هـذـاـ الـفـعـلـ هـيـ عـبـارـةـ عـنـ إـمـكـانـ وـجـودـ الشـيـءـ قـبـلـ وـجـودـهـ، فـمـاـ دـامـ غـيـرـ مـوـجـودـ فـيـقـالـ إـنـهـ بـالـقـوـةـ، وـرـبـماـ يـتـسـامـحـ فـيـقـالـ هـوـ مـوـجـودـ بـالـقـوـةـ، وـتـسـمـيـتـهـ مـوـجـودـاـ بـجـازـ كـمـاـ يـقـالـ الـخـمـرـ سـكـرـ، وـالـإـسـكـارـ فـيـ الـخـمـرـ وـهـيـ فـيـ الـدـنـ مـوـجـودـ بـالـقـوـةـ وـهـوـ بـجـازـ، فـإـنـهـ لـيـسـ بـمـسـكـرـ وـلـكـنـ لـكـونـ الـإـسـكـارـ مـمـكـنـ الـحـصـولـ مـنـهـ سـتـيـ بـالـقـوـةـ وـكـمـاـ يـقـالـ فـيـ الـجـسـمـ الـوـاحـدـ إـنـهـ بـقـطـعـ الـجـسـمـ وـالـتـفـرـيقـ بـيـنـ أـجـزـائـهـ. وـتـنـمـ هـذـهـ الـقـسـمـ بـذـكـرـ حـكـمـيـنـ:

(الأول) حـكـمـ هـذـهـ قـوـةـ الـأـخـيـرـةـ الـتـيـ تـرـجـعـ إـلـىـ إـمـكـانـ الـوـجـودـ، إـنـهـ تـسـتـدـعـيـ مـحـلـاـ وـمـادـةـ تـكـوـنـ فـيـهـ، وـيـلـزـمـ مـنـهـ أـنـ كـلـ حـادـثـ فـتـسـبـقـهـ مـادـةـ، فـلـاـ يـكـنـ أـنـ

الإرادة التامة ولم يكن ثمة مانع، كان حصول الفعل منها لازماً بالطبع، كما يلزم من القرة الأولى، فإن القدرة إذا حصلت وقفت الإرادة انفكـت عن التمـيل والتردد، بل صارت حازمة ثم لم يحصل الفعل، فلا يكون ذلك إلا مانع، ومـهما التـفت القـوة الفـعلـية بالـقـوـة الـانـفعـالـية وكـل وـاحـد منـ القـوتـين تـامـة، كانـ الـانـفعـالـ حـاـصـلاً بـالـضـرـورةـ. وبـالـحـمـلةـ فـكـلـ عـلـةـ فإـنـاـ يـلـزـمـ مـعـلـوـهـاـ عـلـىـ سـيـلـ الـوـجـوبـ،ـ وـمـاـ لـمـ يـحـبـ وجودـ المـعـلـوـلـ عـنـ عـلـةـ لـأـ يـوـجـدـ،ـ فإـنـهـ مـاـ دـامـ مـمـكـنـاـ لـأـ يـحـصـلـ لـعـدـمـ حـصـولـ جـمـيعـ شـرـوـطـ الـعـلـةـ،ـ فـلـاـ يـحـصـلـ فإـذـاـ تـمـ شـرـوـطـ الـعـلـةـ تـعـيـنـ حـصـولـ الـمـعـلـوـلـ،ـ وـاسـتـحـالـ أـنـ لـأـ يـحـصـلـ،ـ لـأـنـ الـمـوـجـبـ إـذـاـ حـضـرـ وـلـمـ يـحـضـرـ المـوـجـبـ وـتـأـخـرـ،ـ فـلـاـ يـكـوـنـ ذـلـكـ إـلـاـ لـقـصـورـ فـيـ طـبـعـهـ إـنـ كـانـ بـالـطـبـعـ،ـ أـوـ فـيـ إـرـادـتـهـ إـنـ كـانـ بـالـإـرـادـةـ،ـ أـوـ لـعـدـمـ ذـاتـهـ إـنـ كـانـ فـعـلـهـ لـذـاتـهـ.ـ وـمـاـ دـامـ يـجـزـوـ أـنـ لـأـ يـحـصـلـ مـنـ الـمـوـجـبـ فـهـوـ لـيـسـ عـلـةـ بـالـفـعـلـ بـلـ بـالـقـرـةـ وـلـابـدـ مـنـ أـمـرـ جـدـيـدـ يـخـرـجـهـ عـنـ الـقـوـةـ إـلـىـ الـفـعـلـ،ـ فـإـذـاـ حـضـرـ ذـلـكـ الـأـمـرـ صـارـ الخـرـوجـ إـلـىـ الـفـعـلـ وـاجـبـ.

(قسمة ثامنة) المـوـجـبـ يـنـقـسـمـ إـلـىـ وـاجـبـ وـإـلـىـ مـمـكـنـ،ـ وـنـعـيـ بـهـ أـنـ كـلـ مـوـجـدـ فـيـاـنـ يـتـعـلـقـ وـجـودـ بـعـيـرـ ذـاتـهـ،ـ بـحـيـثـ لـوـ قـدـرـ عـدـمـ ذـاتـهـ،ـ كـمـاـ أـنـ الـكـرـسـيـ يـتـعـلـقـ وـجـودـهـ بـالـخـشـبـ وـالـنـحـارـ وـحـاجـةـ الـجـلـوسـ وـالـصـورـةـ،ـ فـلـوـ قـدـرـ عـدـمـ وـاحـدـ مـنـ هـذـهـ الـأـرـبـعـ لـرـمـ بـالـضـرـورـةـ عـدـمـ الـكـرـسـيـ.ـ إـنـاـ أـنـ لـأـ يـتـعـلـقـ ذـاتـهـ بـغـيـرـهـ بـلـ لـوـ قـدـرـ عـدـمـ كـلـ غـيـرـهـ لـمـ يـلـزـمـ عـدـمـهـ،ـ بـلـ ذـاتـهـ كـافـ لـذـاتـهـ،ـ وـقـدـ اـصـطـلـحـ عـلـىـ تـسـمـيـةـ الـأـوـلـ مـمـكـنـاـ،ـ وـعـلـىـ تـسـمـيـةـ الـثـانـيـ وـاجـبـ،ـ فـقـولـ كـلـ مـاـ وـجـودـهـ مـنـ ذـاتـهـ لـأـنـ غـيـرـهـ فـهـوـ وـاجـبـ،ـ وـمـاـ لـيـسـ لـهـ وـجـودـ بـذـاتـهـ،ـ فـيـاـنـ أـنـ يـكـوـنـ مـمـتـعـاـ بـنـفـسـهـ،ـ فـيـسـتـحـيلـ وـجـودـهـ أـبـداـ،ـ وـإـنـاـ أـنـ يـكـوـنـ مـمـكـنـاـ فـيـ ذـاتـهـ.ـ فـالـوـاجـبـ هـوـ الـضـرـوريـ الـوـجـودـ،ـ وـالـحـالـ هـوـ الـضـرـوريـ الـعـدـمـ،ـ وـالـمـمـكـنـ هـوـ الـذـاتـ الـيـةـ لـأـ يـلـزـمـ ضـرـورـةـ فـيـ وـجـودـهـ وـلـاـ عـدـمـهـ،ـ وـلـكـنـ كـلـ مـمـكـنـ فـيـ ذـاتـهـ إـنـ كـانـ لـهـ وـجـودـ،ـ فـوـجـودـهـ بـغـيـرـهـ لـأـنـاـ إـذـاـ حـضـرـ ذـلـكـ الـغـيرـ ثـلـاثـةـ اـعـتـارـاتـ:

(أـحـدـهـاـ)ـ أـنـ يـعـتـيرـ وـجـودـ ذـلـكـ الـغـيرـ الـذـيـ هـوـ عـلـةـ فـيـكـونـ وـاجـبـ،ـ إـذـ ظـهـرـ مـنـ قـبـلـ أـنـ وـجـودـ الـمـعـلـوـلـ وـاجـبـ عـنـدـ وـجـودـ الـعـلـةـ.

(وـثـانـيـهـاـ)ـ إـنـ اـعـتـيرـ عـدـمـ الـعـلـةـ فـهـوـ مـمـتـعـ،ـ لـأـنـ لـوـ وـجـدـ لـكـانـ مـوـجـودـاـ بـذـاتـهـ لـأـ بـعـلـةـ فـيـكـونـ وـاجـبـ،ـ وـإـنـ لـمـ يـلـتـفـتـ إـلـىـ اـعـتـارـ عـلـهـ وـجـودـاـ وـعـدـمـاـ،ـ بـلـ التـفـتـ إـلـىـ بـحـرـدـ ذـاتـهـ فـلـهـ مـنـ ذـاتـهـ الـإـمـكـانـ.

(الـأـمـرـ ثـالـثـ)ـ وـهـوـ الـإـمـكـانـ وـهـذـاـ كـمـاـ أـنـ عـلـةـ وـجـودـ الـأـرـبـعـ وـجـودـ اـثـنـيـنـ وـاثـنـيـنـ،ـ فـيـاـنـ اـعـتـيرـ عـدـمـ اـثـنـيـنـ وـاثـنـيـنـ اـسـتـحـالـ وـجـودـ الـأـرـبـعـ فـيـ الـعـالـمـ،ـ وـإـنـ اـعـتـيرـ وـجـودـهـمـاـ كـانـتـ الـأـرـبـعـ وـاجـبـ الـوـجـودـ،ـ وـإـنـ لـمـ يـلـتـفـتـ إـلـىـ اـثـنـيـنـ وـلـكـنـ التـفـتـ إـلـىـ ذـاتـ الـأـرـبـعـ،ـ وـجـودـهـمـاـ فـيـ ذـاتـهـ،ـ أـيـ لـأـ ضـرـورـةـ لـوـجـودـهـ وـلـاـ ضـرـورـةـ لـعـدـمـهـ،ـ فـإـذـاـ كـلـ مـمـكـنـ وـجـودـهـ فـيـ ذـاتـهـ إـنـاـ يـحـصـلـ وـجـودـهـ بـعـلـهـ،ـ وـمـاـ دـامـ مـمـكـنـ حـصـولـ بـعـلـهـ فـلـاـ يـحـصـلـ،ـ فـإـذـاـ صـارـ وـاجـبـ الـوـجـودـ بـعـلـهـ حـاـصـلـ،ـ لـأـنـ مـاـ دـامـ مـمـكـنـاـ اـسـتـمـرـ عـدـمـ فـلـابـدـ وـأـنـ يـزـوـلـ الـإـمـكـانـ،ـ وـهـذـاـ الـإـمـكـانـ الـذـيـ يـزـوـلـ لـيـسـ هـوـ الـإـمـكـانـ الـذـيـ هـوـ لـهـ فـيـ ذـاتـهـ،ـ لـأـنـ ذـلـكـ لـيـسـ عـلـةـ حـتـىـ يـزـوـلـ،ـ بـلـ يـنـبـغـيـ أـنـ يـزـوـلـ الـإـمـكـانـ مـنـ عـلـهـ وـيـتـبـدـلـ بـالـوـجـوبـ،ـ وـذـلـكـ بـأـنـ يـحـضـرـ جـمـيعـ الشـرـائـطـ،ـ وـتـصـيرـ الـعـلـةـ كـمـاـ يـنـبـغـيـ أـنـ يـكـوـنـ حـتـىـ يـصـيرـ عـلـةـ،ـ وـلـابـدـ الـآنـ مـنـ مـعـرـفـةـ أـصـلـ مـهـمـ فـيـ الـمـمـكـنـ يـتـبـيـنـ عـلـيـهـ قـاعـدـةـ كـبـيرـةـ،ـ وـهـوـ الـعـالـمـ إـنـ كـانـ قـدـيـماـ هـلـ يـكـوـنـ أـنـ يـكـوـنـ فـعـلـاـ لـلـهـ تـعـالـيـ أـمـ لـاـ؟ـ وـقـدـ عـلـمـ أـنـ كـلـ مـمـكـنـ قـائـمـاـ يـكـوـنـ وـجـودـهـ بـغـيـرـهـ،ـ وـذـلـكـ الـغـيرـ فـاعـلـ لـهـ،ـ وـكـوـنـ الشـيـءـ فـاعـلـاـ لـهـ يـفـهـمـ مـنـ أـمـرـانـ:ـ (أـحـدـهـماـ)ـ أـنـ يـحـدـنـهـ بـأـنـ يـخـرـجـهـ مـنـ الـعـدـمـ إـلـىـ الـوـجـودـ،ـ كـمـاـ يـبـيـنـ الـإـنـسـانـ بـيـتـاـ لـمـ يـكـوـنـ وـهـذـاـ جـلـيـ مشـهـورـ.

(وـالـأـخـرـ)ـ أـنـ يـكـوـنـ وـجـودـ الشـيـءـ بـهـ كـمـاـ أـنـ وـجـودـ النـورـ بـالـشـمـسـ،ـ فـتـسـمـيـ الشـمـسـ فـاعـلـةـ لـلـنـورـ بـالـطـبـعـ،ـ وـالـذـيـنـ اـعـتـقـدـوـاـ أـنـ لـاـ مـعـنـىـ لـلـفـعـلـ إـلـاـ الـأـحـدـاثـ،ـ رـيـماـ ظـنـواـ أـنـ إـذـاـ حـصـلـ الـحـادـثـ اـسـتـغـنـيـ عـنـ الـحـادـثـ،ـ حـتـىـ لـوـ عـدـمـ لـمـ يـنـعـدـ الـحـادـثـ،ـ

وربما تجاسر بعضهم على أن يقول: لو قدر عدم الباري، تعالى عما يقول الظالمون، لم يلزم منه عدم العالم بعد وجوده، ويستدل على هذا بمثال وحججة: (أما المثال) فهو أن البناء بعد بناء البيت لا يضر موته البيت ولا ينعدم البيت بعده.

(وأما الحجة) فهو أن المعدوم هو المحتاج إلى موجود. أما الموجود فلا يحتاج إلى موجود. أما المثال فهو باطل لأن البناء ليس سبب وجود البيت إلا مجازاً، وإنما هو سبب حركة أجزاء البيت بعضها إلى بعض، وتلك الحركات معلول حرکاته وينقطع بانقطاع حرکاته، فالآن بقاء شكل البيت معناه أن الجذع وقف في الموضع الذي وضع، فهو لأنه ثقيل يطلب أسفل، وما تخته كثيف يمنعه، فالعلة ثقلة وكثافة ما تخته، فلو انعدمت الكثافة بطل شكل البيت، والحاطط المبني من الطين بقي شكله لما في الطين من البيوسة، فهي التي يتمسّك شكلها، فلو بناه من مائة في قالب، لكان يطبل شكل الحاطط مهما رفع القالب لعدم البيوسة، فإذا البناء ليس فاعل البيت، وكذا الأب ليس فاعلاً للأبن، بل هو سبب حركة الجماع، وتلك الحركة سبب حرکة المي إلى الرحم. ثم حدوث صورة الإنسان في المي سببه معان في ذات المي موجودة مع الصورة، وسبب النفس سبب موجود دائم الوجود، فلا معنى للاعتراض بهذا المثال.

فاما الحجة وهو أن الموجود لا يحتاج إلى موجود، فهو صحيح ولكن يحتاج إلى مدحيم لوجوده، وبيانه أن الفعل الحادث له صفتان: (إحداهما) أنه الآن موجود.

(والآخرى) أنه كان قبل هذا معدوماً، وكذا الفاعل له صفتان:

• (إحداهما) أن الوجود الآن يعني وجود الحدوث منه.

• (والآخرى) أنه قبله لم يكن منه، فلينظر فإن تعلق الفعل بالفاعل، لا يخلو إما أن يكون من جهة وجوده، أو من جهة عدمه السابق أو من كليهما، وباطل أن

يكون من جهة عدمه، لأن العدم السابق لا تعلق له بالفاعل ولا تأثير للفاعل فيه، وباطل أن يكون من كليهما لأنه إذا بطل تعلق العدم بالفاعل، فقد بطل أنه من كليهما، فلابد من تعلق الفعل ولم يبق إلا وجوده، فالمتعلق بالفاعل وجود الفعل لا عدمه، فإن قيل إنه متعلق به من حيث إنه موجود مسبوق بعده، فمعنى ذلك أن وجوده بعد عدمه ولا تأثير للفاعل في كونه وجوداً بعد عدم، إذ هذا الوجود لا يمكن أن يكون إلا وجوداً بعد عدم، فهو بعد العدم لذاته، ولو أراد الفاعل أن يفعله وجوداً لا يمكن بعد عدم لم يمكن، فكونه بعد العدم ليس يجعل حاصل، وإنما تأثير الحاصل في وجوده. نعم يقدر الفاعل على أن لا يفعل ولا يوجد، فاما أن يوجده لا بعد العدم فهذا محال، فإذا افتقار الحادث إلى الفاعل من جهة وجوده فقط، فإنه ممكن من هذه الجهة فقط.

فاما كونه موجوداً بعد العدم فهو واجب لا يمكن، فلا حاجة فيه إلى الفاعل، ومهما كان تعلقه به من حيث الوجود، مما دام موجوداً لا يستغني عن الفاعل، بل يكون متعلقاً به أي وجوده به في الأحوال كلها، كما أن وجود النور بالشمس في الأحوال كلها.

(وأما الفاعل) فله صفتان أيضاً كما ذكرنا، فكون الفاعل علة لا يخلو إما أن يكون من حيث أن لغيره وجوداً به، أو من حيث لم يكن وجوده به ثم حصل به. والحق أنه علة من حيث إن لغيره وجوداً به، لا من حيث إنه لم يكن ثم كان، فإنه إنما لم يكن الوجود منه من قبل لأنه لم يكن علة، فذلك في حكم عدم كونه علة، لا في حكم كونه علة وفعالاً، كما أن الإنسان إذا لم يردد أن يكون الشيء الذي لا يكون إلا بالإرادة ثم أراد، فإذا حصل المراد كان فاعلاً، من حيث أن المراد حاصل والإرادة حاصلة، لا من حيث أن الإرادة صارت حاصلة بعد العدم.

فإذاً وجود الشيء أمر، وصيورته موجوداً أمر آخر، وكون الشيء علة وفعالاً أمر، وصيورته علة وفعالاً أمر آخر، فصيورته موجوداً بعد أن لم يكن، في

واحتجب الوجود من كثباً من أجزاء، فإنه إذا قيل لنا لم كان الخير موجوداً؟ قلنا: لأنَّ كان الماء والغص والزاج والاجتماع، فحصل من المجموع الخير، وهذه الأجزاء على الجملة، وهكذا أجزاء كل مركب علة للمركب.

(والآخر) أن الجسم قد ثبت أنه مركب من الصورة والهيولى، فلو قدر عدم الهيولى انعدم الجسم، ولو قدر عدم الصورة انعدم، ونحن عربناه بواحتجب الوجود ونعني بالواحتجب ما لا يلزم عدمه بعدم غير ذاته، وإنما يلزم عدمه إذا قدر عدم ذاته فقط.

(الثالث) أن واحت الوجود لا يكون مثل الصورة لأنها متعلقة بالهيولى، ولو قدر عدم الهيولى التي معها لزم عدمها، ولا يكون أيضاً مثل الهيولى التي هي محل الصورة التي لا توجد إلا معها، لأن الهيولى توجد بالفعل مع الصورة، ويلزم من عدم الصورة عدم الهيولى فلها تعلق بالغير.

(الرابع) هو أنه لا يكون وجوده غير ماهيته، بل يعني أن يتحدد إبيته ومهنته، إذ قد سبق أن الماهية غير الإنية، وأن الوجود الذي هو الإنية عبارة عن عارض للماهية، وأن كل عارض فمعلول، لأنَّ لو كان موجوداً بذاته لما كان عارضاً لغيره، وإذا ما كان عارضاً لغيره فله تعلق بغيره، إذ لا يكون إلا معه. وعلة الوجود لا تخلو إما أن تكون هي الماهية أو غيرها، فإن كانت غيرها فيكون الوجود عارضاً معلولاً، ولا يكون واحت الوجود، وباطل أن تكون الماهية بنفسها سبباً لوجود نفسها، لأنَّ العدم لا يكون سبباً للوجود، والماهية لا وجود لها قبل هذا الوجود، فكيف يكون سبباً لها، ولو كان لها وجود قبل هذا الوجود لكان مستغنية عن وجود ثان، ثم كان هذا السؤال لازماً في ذلك الوجود فإنه عرضي فيها، فمن أين عرض له ولزم؟ ثبت أن واحت الوجود إبيته ماهيته، وكان وجود الوجود له كالماهية لغيره، ومن هذا يظهر أن واحت الوجود لا يشبه غيره البتة. فإن كل ما

مقابلة صيرورته علة وفاعلاً بعد أن لم يكن، وكونه موجوداً في مقابلة كونه فاعلاً. فإن من فهم من الفعل أن يصير الشيء موجوداً بعد أن لم يكن، فليفهم من الفاعل أن يصير علة بعد أن لم يكن، فيتغير إلى العلية حتى يتغير عدم المعلول إلى الوجود، وإن فهم من الفعل أن يكون موجوداً بالفاعل، فليفهم من الفاعل أن يكون علة للوجود لا صيرورته موجوداً، وما هو علة وجود أمر زائد على ذاته فهو فاعل. فإنَّ كان علة على الدوام فهو فاعل على الدوام، وإن كان علة في وقت فهو فاعل في وقت، وإن صار فاعلاً صار علة، وإن كان على الدوام علة كان على الدوام فاعلاً، نعم العوام لا يفهمون الفرق بين كون الشيء فاعلاً وبين صيرورته فاعلاً، فمن هذا يتخللون ما يتخللون، ويلزم على هذا أن يكون المعلول في دوامه وفي جميع أحواله قائماً بالعلة لا يستغني عنها، فلو انعدمت العلة والفاعل انعدم المعلول والفعل، وإن كان قد يبدأ كان الفعل قد يبدأ، لأن تعلقه به من حيث وجوده فقط، لا من حيث حدوثه الذي هو عبارة عن وجود بعد عدم كما سبق.

(المقالة الثانية في ذات واحت الوجود ولو زمه)

قد ذكرنا أنَّ الوجود إما أن يتعلق وجوده بغيره، بحيث يلزم من عدم ذلك الغير عدمه أو لا يتعلق، فإن تعلق سميناه ممكناً، وإن لم يتعلق سميناه واجباً بذاته، فيلزم من هذا في ذات واحت الوجود اثنا عشر أمراً:

(الأول) أنه لا يكون عرضاً لأنَّه يتعلق بالجسم، ويلزم عدمه بعدم الجسم، ونحن عربنا بواحتجب الوجود عما لا علاقة له مع غيره البتة، فالعرض ممكناً وكل ممكناً موجود بغيره، وذلك الغير علة فيكون معلولاً لا محالة.

(الثاني) أنه لا يكون جسماً لوجهين:

(أحدهما) أنَّ كل جسم ينقسم بالكمية إلى أجزاء، فتكون الجملة متعلقة بالأجزاء، فلو قدر عدم الأجزاء لزم عدمه، كالإنسان الذي يلزم عدمه بتقدير عدم أجزاءه، وقد ذكرنا أنَّ كل جملة فهي معللة بالأجزاء، فلهذا لا يجوز أن يكون

عدها ممكن وكل ما هو ممكن فوجوده غير ماهيته، وجوده من واجب الوجود كما سيأتي.

(الخامس) أنه لا يتعلق بغيره على وجه يتعلق ذلك الغير به، على معنى كون كل واحد منهما علة الآخر، فإن هذا في غير واجب الوجود محال، وهو أن يكون (ب) علة (ج) و(ج) علة (ب) لأن (ب) من حيث إنه علة فهو قبل (ج) و(ج) من حيث إنه علة فهو قبل (ب) فيكون قبل ما هو قبله وهو محال، ويكون كل واحد منهما قبل صاحبه من حيث إنه علة وبعدة من حيث أنه معلول، وذلك ظاهر البطلان.

(ال السادس) هو أنه لا يتعلق بغيره على وجه يتعلق ذلك الغير به، لا يعني العلية ولكن على سبيل التضاريف، كما بين الأحتوين فإننا نقول: إن لم يلزم عدمه لعدم ذلك الغير، فلا علاقة له مع ذلك الغير، ونحن نحوز أن يكون لغير واجب الوجود علاقة بواجب الوجود، فإن المعلول يتعلق بالعلة والعلة لا تتعلق بالمعلول، وإن كان يلزم عدمه بعدم ذلك الغير، فهو ممكن لا واجب، فإن كل ما يتعلق بغيره فهو ممكن، لأنه لا يخلو إما أن يكفي في وجوده ذلك الغير، فيكون ذلك الغير وحده علة وهو معلوله، وإما أن يحتاج مع ذلك الغير إلى شيء آخر، فيكون هو معلول الجميع. وكل ذلك ينافي وجوب الوجود.

إذا وجد فوحوودها لا في موضوع، لا أنه موجود وجوداً بالفعل حاصلاً، فإنك تحكم ضرباً للمثل بأن التمساح جوهر، ولا تشك فيه وتشك في أنه هل هو في الحال حاصل في الوجود أم لا؟ وكذا جملة من الجواهر، فإذا الجوهر يطلق على حقيقة وماهية، إذا عرض لها الوجود عرض لا في الموضوع، فيكون عبارة عما يكون ماهيته غير أنيته، فما ماهيته وإناته واحدة لا يسمى جوهرأً بهذا الاصطلاح، إلا أن يخترع مخترع اصطلاحاً فيجعله عبارة عن وجود لا محل له، فلا منبع إذ ذاك من إطلاقه عليه، فإن قيل: أليس يقال: إن واجب الوجود موجود، وغيره موجود والوجود شامل؟ فقد اندرج مع غيره تحت الجنس، فلابد وأن ينفصل عنه بفصل فيكون له حد، فيقال له لا، لأن الوجود يقع عليه وعلى غيره على سبيل التقدم والتأخر، بل قد بينما أنه يقع على الجواهر والأعراض أيضاً كذلك، فلا يكون على سبيل التواطؤ، وما ليس على سبيل التواطؤ فلا يكون جنساً، وإذا لم يكن الوجود جنساً فإن ينضاف إليه نفي، وهو أنه لا في الموضوع لا يصير جنساً، لأنه لم يتضمن إليه إلا سلب مجرد، فالوجود لا في الموضوع الذي له ولغيره من الجواهر ليس على سبيل الجنسية، والجوهرية جنس لسائر الجواهر، فحصل من هذا أن واجب الوجود لا يقع في شيء من المقولات العشرة، إذ لم يقع في مقوله الجوهر، فكيف يقع في مقولات الأعراض؟ كيف وجود سائر المقولات زائد على الماهيات وعرضي فيها وخارج من ماهياتها، وجود واجب الوجود وماهيته واحد، فيظهر من هذا أن واجب الوجود لا جنس له ولا فصل له فلا حذله، وظهر أنه لا محل له ولا موضوع فلا ضد له، وظهر أنه لا نوع له ولا نذ له ولا شريك له، وظهر أنه لا سبب له ولا تغير له ولا جزء له بحال.

(الثاني عشر) إن كل ما سوى واجب الوجود، ينبغي أن يكون صادراً عن واجب الوجود على الترتيب، وأن يكون وجود كل ما سواه منه، وبرهانه أنه إذا بان أن واجب الوجود لا يكون إلا واحداً، فما عداه لا يكون واجباً فيكون مكتناً، فيفترق

معلول، كما أن المتعلق وجوده بوجود غيره معلول لأنه لا يستغني ذاته عن ذلك الغير، حتى لو قدر تبدل بوجود بطل ذاته، فيكون ذاته متعلقاً بالغير. وواجب الوجود لا علاقة له مع الغير البتة، بل ذاته كاف في ذاته فهو الذي أرداه بواجب الوجود.

(الناسع) أن واجب الوجود يستحيل أن يتغير، لأن التغير عبارة عن حدوث صفة فيه لم تكن، وكل حادث فيفترق إلى سبب، ويستحيل أن يكون غيره لما سبق وأن يكون ذاته، لأن كل صفة يلزم من الذات، يكون مع الذات لا ينتحر عنه، وقد ذكرنا أن الفاعل لا يكون قابلاً فلا يفعل الشيء شيئاً في ذاته البتة.

(العاشر) أن واجب الوجود لا يصدر منه إلا شيء واحد بغير واسطة، وإنما يصدر منه أشياء كثيرة على ترتيب ووسائل، وذلك لأنه ثبت أنه واحد لا كثرة فيه بوجه، إذ الكثرة إنما تكون بكثرة الأجزاء التي يستقل أحادها، كثرة الجسم المؤلف أو بكثرة المعنى، بأن يقسم الشيء إلى أمرين لا يستقل أحدهما دون الآخر، كالصورة والهيولى أو كالوجود والماهية، وقد نفينا كل ذلك عنه، فلا يقى إلا الواحدة من كل وجه، والواحد لا يصدر منه إلا واحد، وإنما يختلف فعل الواحد إما باختلاف محل، أو باختلاف الآلة أو بسبب زائد على ذات الفاعل الواحد، وبرهانه أنا إذا عرضنا جسماً على شيء فسخنه فعرضناه على آخر فغيره، فنعلم ضرورة أن بينهما اختلافاً لأنهما لو كانوا متماثلين لتماثل فعلهما، فمهما استحال وجود شيئاً مختلفين من ذاتين متماثلين، فإنما يستحيل من ذات واحدة أولى، لأن الشيء من غيره أبعد منه عن نفسه، فإذا كان مماثلة الغير يوجب أن لا يختلف فعله فعله، فمماثنته لنفسه أولى بذلك والمماثلة في النفس بمحاذ ولكن المقصود التفهم.

(الحادي عشر) أن واجب الوجود كما لا يقال له عرض لما سبق، فلا يقال له جوهر وإن كان قائماً بنفسه ولم يكن في محل، كما أن الجوهر كذلك، ولكن الجوهر في اصطلاح القوم عبارة عن حقيقة وماهية، وجودها لا في موضوع، يعني

إلى واجب الوجود فيكون منه، لأن الكل ممكناً ولا يخلو من أربعة أقسام، إما أن يكون بعضها من بعض، ويتسلل إلى غير نهاية، وإما أن ينتهي إلى طرف، وذلك الطرف علة ولا علة له في نفسه، وإما أن ينتهي إلى طرف، ولذلك الطرف علة من جملة معلولاته، وإما أن ينتهي إلى واجب الوجود، ووجه حصر هذه الأقسام هو أنه لا يخلو إما أن يتسلل أو يتناهى، فإن تناهى إلى طرف، فذلك الطرف إما واجب الوجود أو غيره، فإن كان غيره فذلك الطرف إما أن يكون له علة أو لا علة له.

أما القسم الأول وهو التسلل إلى غير نهاية فقد أبطلناه.

وأما الثاني وهو أن ينتهي إلى طرف غير واجب الوجود الذي فرضناه وذلك الطرف لا علة له، فهذا يؤدي إلى أن يكون واجب الوجود اثنين، إذ لا يعني بواحد الوجود إلا ما لا علة له أصلاً، وقد أبطلنا ذلك.

وأما الثالث وهو أن يكون علة ذلك الطرف شيئاً من معلولاته بالدور مثلاً، وهو أن يكون (أ) علة (ب) و(ب) علة (ج) و(ج) علة (د) ثم يعود ويكون (د) علة (أ) فهذا محال، لأنه يؤدي إلى أن يكون المعلول علة إذ معلول المعلول معلول، فكيف يعود علته، وعنة العلة علة فكيف يعود معلولاً؟ وقد سبق إبطال ذلك، فعنين الرابع وهو أن يرتفع إلى طرف هو واجب الوجود. فإن قيل قد قسمت الوجود إلى ما يتعلق بغيره وإلى ما لا علاقة له، وسميت ما لا علاقة له واجباً، وادعيم أن الواجب يجب أن يكون كيت وكيت حتى يكون منقطع العلاقة، ولكن لم تدلوا على أن في الوجود الحال موجوداً بهذه الصفة، فما الدليل على إثبات واجب الوجود وهو الوجود الذي وصفه ما ذكرته؟ قيل برهانه أن العالم المحسوس ظاهر الوجود، وهو أجسام وأعراض، وهي بجملتها غير ماهيتها، وما كان كذلك فقد أثبتنا أنه ممكناً، وكيف لا وقوع الأعراض بالأجسام، فهي ممكنة وقوع الأجسام بأجزائها وبالصورة والهيئة، وقوع الصورة بالهيئة، وقوع الهيئة بالصورة، إذ لا يستغني البعض عن البعض، وما هو كذلك فقد سبق أنه لا يكون واجباً، فإنما بينا أنه

لا واجب وجود هو صورة ولا هيئي ولا حجم ولا عرض، والسائلة الكلية تعكس مثل نفسها، فشيء من هذا لا يكون واجب الوجود، فيكون ممكناً، وقد ذكرنا أن الممكناً لا يكون موجوداً بنفسه بل بغيره، وهذا معنى كونه محدثاً، فالعالم إذاً ممكناً الوجود فهو إذاً محدث، ومعنى كونه محدثاً أن وجوده من غيره، وليس له من ذاته وجود، فهو باعتبار ذاته لا وجود له، وباعتبار غيره له وجود، وما للشيء بذاته قبل ما له بغيره قبلية بالذات، والعدم له بالذات والوجود بالغير، فعدمه قبل وجوده فهو محدث أولاً وأبداً، لأنه موجود من غيره أولاً وأبداً. وقد سبق أن دوام الشيء لا ينافي كونه فعلاً، وما يوجد منه الشيء دائمًا فهو أفضل مما يتعلل مدة لا نهاية لها، ثم ينبع لل فعل. وإذا ثبت أن الكل ممكناً، وقد سبق أن كل ممكناً يفتقر إلى علة، وأن العلل بالضرورة ينبع إلى واجب الوجود، ولا بد أن يكون واحداً، فخرج منه أن للعالم أولاً واجباً بذاته، واحداً من كل وجه وأن وجوده بذاته، بل هو حقيقة الوجود المحسن في ذاته، وهو ينبع الوجود في حق غيره، فوجوده تمام وفوق التمام حتى صارت الماهيات كلها موجودة به على ترتيبها، وتكون نسبة وجود سائر الأشياء إلى وجوده مثل نسبة ضوء سائر الأجسام إلى ضوء الشمس، فإن الشمس مضيئة بنفسها من ذاتها لا من مضيء آخر، وغيرها يستضيء بها وهي ينبع الضوء لكل مستضيء، أي يفيض الضوء من ذاتها على غيرها، من غير أن ينفصل من ذاتها شيء، ولكن يكون ضوء ذاتها سبباً لحدوث الضوء في غيرها، وهذا المثال كان يستقيم لو كانت الشمس ضوءاً بذاتها من غير موضوع، ولكن ضوءها في حجم هو موضوع، ووجود الأول الذي هو ينبع وجود الكل ليس في موضوع، ويفارق من وجه آخر وهو أن الضوء يلزم من ذات الشمس بالطبع المحسن، من غير أن يكون للشمس علم وخبر بمحصوله منها، فليس علمها بوجود الضوء منها مبدأ وجود الضوء منها. وسنبين أن علم الأول بوجه النظام المعمول في الكل هو مبدأ النظام، وأن النظام الموجود تبع لنظام المعمول المتمثل في ذات الأول.

توجب كثرة في ذاته، فإنه إذا قيل واحد فمعنىه سلب الشريك والنظير وسلب الانقسام، وإذا قيل قديم فمعنىه سلب البداية عن وجوده. وإذا قيل جواد وكريم ورحيم فمعنىه إضافته إلى أفعال صدرت منه. وإذا قيل هو مبدأ الكل فمعنىه الإضافة أيضاً، فهذا هو المقدمة.

(أما الدعاوى) فأولها أن المبدأ الأول حيّ فإن ما يعلم ذاته فهو حي، والأول يعلم ذات فهو إذن عالم وحي، وبرهان كونه عالماً بذاته أن تعرف معنى قولنا إن الشيء عالم ما هو، وإن معنى قولنا إنه علم ومعلوم ما هو، وسيأتي في كتاب النفس من الطبيعيات، إن النفس منا تشعر بنفسها وبغيرها وتعلمه، ومعنى كونه عالماً أنه موجود بريء من المادة، ومعنى كون الشيء معقولاً ومعلوماً أنه مجرد عن المادة، فمهما فرض حلول مجرد في بريء كان الحال عالماً، وكان الحال عالماً، إذ لا معنى للعلم إلا انتطاع صورة مجردة من المواد في ذات، هي بريء عن المواد، فيكون المنطبع عالماً والمنطبع فيه عالماً ولا معنى للعلم إلا هذا، فمهما وجد هذا صدق اسم العلم والعالم، ومهما انتفى لا يصدق، والمراد بالبريء والمجرد واحد. ولكن خصصنا المجرد بالمعلوم والبريء بالعالم، حتى لا ينبع في تردیدات الكلام، ثم الإنسان إنما علم بنفسه لأن نفسه مجرد، وهو ليس غائباً عن نفسه حتى يحتاج إلى حصول مثاله وصورته فيه ليعلمه، بل نفسه حاضر لنفسه، وذاته غير غائب عن ذاته، فكان عالماً بنفسه، وقد سبق أن واجب الوجود بريء عن المواد براءة أشد من براءة النفس الإنسانية، لأن النفس تتعلق بال المادة تعلق الفعل فيها، وذات الأول كما سنين منقطع العلاقة عن المواد، فذاته حاضر في ذاته، ويكون بالضرورة عالماً بذاته، لأن ذاته المجردة غير غائبة عن ذاته البريء، والعلم عبارة عن مثل هذه الحالة فقط.

(الدعاوى الثانية) أن علمه بذاته ليس زائداً على ذاته حتى يوجب فيه كثرة، بل هو ذاته، وبيانه بأن تقدم عليه مقدمة وهي أن كل ما يعرفه الإنسان، إما أن يكون معلوماً له بمشاهدته في نفسه بمحس ظاهر أو بمحس باطن، وإما أن لا يكون

(المقالة الثالثة في صفات الأول وفيها دعاوى ومقدمة) (أما المقدمة) فهو أنه قد سبق أن واجب الوجود لا يجوز أن يكون في ذاته كثرة بحال، ولا بد من وصف واجب الوجود بأوصاف، فلابد أن يفرق بين الأوصاف المؤدية إلى كثرة في الذات، وبين ما لا يؤدي حتى لا يثبت له إلا ما لا يؤدي إلى الكثرة والأوصاف خمسة أصناف يجمعها قولنا: للإنسان المعين إنه جسم أبيض عالم جواد فقير. وهذه خمس صفات:

(أما الأول) وهو أنه جسم، فهو ذاتي يدخل في الماهيات، وهو جنس ومثل هذا لا يجوز أن يثبت في ذات واجب الوجود، لما سبق من أنه لا جنس له ولا فصل له.

(الثاني) الأبيض وهو وصف عرضي للإنسان، ومثله أيضاً لا يجوز إثباته لواجب الوجود.

(الثالث) العالم فإن العلم للإنسان عرضي، وله تعلق بالغير وهو المعلوم، والبياض عرض غير متعلق بالغير، وهذا هو السارق ولا يجوز إثبات عرض في ذات الواجب متعلقاً كان أو لم يكن لما سبق.

(الرابع) الجواد وهذا يرجع إلى إضافة الذات إلى فعل صدر منه، وهذا مما يجوز إثباته للأول ويجوز كثرة الإضافات فيه بوجوه مختلفة إلى الأفعال الصادرة منه، وهذا لا يوجب كثرة في الذات فإنه لا يرجع إلى وصف في الذات، فإن تغير الإضافة لا يوجب تغير الذات، وهذا ككونك على يمين إنسان، فإنه وصف لك إضافي إليه، ولكن لو تحول ذلك الإنسان إلى يسارك كان التغير فيه بالحركة، وأما أنت فلا تغير ذاتك به فلا يأس بكترة هذا الجنس من الصفات.

(الخامس) الفقير وهو اسم لصفة سلب، فإن معناه عدم المال فيتوهم من حيث اللفظ أنه وصف إثبات، وهذا أيضاً لا يبعد أن يكون مسوغاً في حق الأول، إذ سلب منه أشياء كثيرة، ويولد من وصفي الإضافة والسلب أسمى كثيرة لا

بل يجوز أن يقال: المعلوم ينقسم إلى ما هو ذات العالم، وإلى ما هو غيره، فيكون اقتضاؤه لعلوم مطلق أعم من اقتضاؤه لعلوم هو غيره أو عينه.

(الدعاوى الثالثة) أن الأول عالم بسائر أنواع الموجودات وأجناسها، فلا يعزب عن علمه شيء، وهذا الآن أدق وأعم من الأول، وبيانه أنه ثبت أنه يعلم ذاته، فيبغي أن يعلم على ما هو عليه، لأن ذاته مجردة لذاته مكشوفة له على ما هو عليه بحقيقة، وحقيقة أنه وجود محسوس، هو ينبع وجود الجواهر والأعراض والماهيات كلها على ترتيبها، فإن علم نفسه مبدأ لها فقد انطوى العلم بها في علمه ذاته، وإن لم يعلم نفسه مبدأ فلم يعلم نفسه على ما هو عليه وهو محال، لأنه إنما علم ذاته لأن ذاته ليس غائباً عن ذاته، وهمما بجردان أعني ذاته باعتبارين، وهو كما هو عليه مكشوف لذاته، فالواحد منا إذا علم ذاته يعلمه حياً قادرًا لا محالة لأنه كذلك، فإن لم يعلم كذلك لم يكن علمه على ما هو عليه، فال الأول أيضًا يعلم ذاته مبدأ للكل، فينطوي العلم بالكل تحت علمه بذاته على سبيل التضمن لا محالة.

(الدعاوى الرابعة) أن هذا أيضًا لا يؤدي إلى كثرة في ذاته وعلمه، وهذا أعم من الأول، فإن المعلومات على كثرتها تستدعي علومًا كثيرة، فعلم واحد - علومات مفصلة محال وجوده، إذ معنى الواحد أنه ليس فيه شيء غير شيء، وأنه لو قدر عدم بعضه للزم عدمه إذ لا بعض له، والعلم إذا فرض بالجواهر والأعراض واحدًا، فلو قدر زوال تعلقه بالأعراض بقي شيء غير ما قدر زواله، وهو تعلقه بالجواهر وكذا كل معلومين، وهذا ينافي معنى الوحدة، ولكن بيانه بالمقاييس مشاهدة النفس، فإن النفس نسخة مختصرة من كل العالم يوجد لكل شيء فيها نظير، وبها يمكن من معرفة الكل، فنقول للإنسان في العلم ثلاثة أحوال: (إحداها) أن يفصل صور المعلومات في نفسه، كما يتفكر في صورة فقهية مثلاً مرتباً بعضها بعد بعض، وهذا هو العلم المفصل.

معلومًا، ولا سبيل إلى إعلامه إلا بالمقاييس إلى شيء، مما ثبت في مشاهدته في نفسه، فما لم يشاهد من نفسه له نظير بوجه ما لم يمكن تعريفه، فإذا ثبت هذا فنقول: لا يعرف الإنسان هذا في حق الإله إلا بمقاييس إلى نفسه، فإنه يعلم نفسه فمعلومه غيره أو هو عينه، فإن كان غيره فهو إذا لا يعلم نفسه بل علم غيره، وإن كان معلومه هو عينه فالعلم هو نفسه والمعلوم هو نفسه، فقد اتحد العالم والمعلوم فتقسم الدليل على أن العلم هو المعلوم أيضًا، حتى إذا جعلنا المعلوم أصلًا، وبينا أن العلم هو عين المعلوم وأن العالم أيضًا هو عين المعلوم كما سبق، لزم منه بالضرورة أن للكل مبدأ واحدًا لا كثرة فيه.

ودليل أن العلم هو المعلوم وكذلك الحس هو المحسوس، أن الإنسان يكون حسًا باعتبار ما انتطبع في عينه من صورة المبصر المحسوس ومثاله، فهو مدرك بذلك الآخر المطبع فيه، ومحس له فقط.

أما الشيء الخارج فهو مطابق لذلك الآخر، وسبب حصول الآخر حصوله وهو المدرك الثاني دون الأول، بل الملاقي للك ما حصل في ذاتك. والحس عبارة عن ذلك الآخر المحسوس، والمحسوس الأول هو ذلك الآخر أيضًا، فالحس والمحسوس واحد - وكذلك العلم هو نفس المعلوم ومثاله المطابق له، وهو المدرك المعلوم أعني المثال الذي ينطبع في النفس.

وأما الموجود الخارج فمطابق له وسبب لحصوله في النفس، فالعلوم بالحقيقة تلك الصورة فإذا ثبت أن المعلوم مهما كان نفس العالم، اتحد العلم والعالم والمعلوم، فإذا الأول عالم بنفسه وعلمه ومعلومه هو، وإنما تختلف العبارات باختلاف الاعتبارات، فمن حيث إن ذاته بريء عن المادة، وإن ذاته مجردة غير غائبة عنه، فهو معلوم، ومن حيث إن ذاته مجردة لذاته البرية فهو معلوم، ومن حيث إن ذاته لذاته وفي ذاته وغير غائب عن ذاته، فهو علم بذاته، وهذا كله لأن العلم يستدعي معلومًا فقط، فاما أن يكون ذلك المعلوم هو غير العالم أو عينه، فلا يوجد العلم فيه تفصيلاً

(والثانية) أن يكون قد مارس الفقه وحصل على واسطة الفقه بحيث يعلم كل صورة تورد عليه من غير حصر، فيقال له في حال غفلته عن التفصيل إنه فقيه وليس في ذهنه علم حاضر، ولكنه اكتسب حالة ملكة، تلك الملكة مبدأ فياض للصور التي لا تنتهي من الفقه، نسبة تلك الحالة إلى كل صورة ممكنة واحدة، وهذه حالة بسيطة ساذجة وهي واحدة لا تفصيل فيها، ولها نسبة إلى صور غير متناهية.

(الثالثة) وهي حالة بين الحالتين أن يسمع الإنسان في مناظرته مثلاً كلاماً من غيره في مسألة وهو مستقل عرفة، فيعلم أن حواره حاضر عنده، وأن ما يقوله باطل وأنه يقدر على إبطاله قطعاً، كما لو سمعه يقول العالم قد يتبهأ كذا وكذا، وهو عالم بأنه حادث، ويوجه الجواب عن تلك الشبهة مع أن ذكرها وإيرادها يستدعي تفصيلاً وتطويلاً، وهو في الحال يعلم من نفسه يقيناً أنه محبط بالجواب جملة، ولم ينفصل في ذهنه ترتيب الجواب، ثم يخوض في الجواب مستمدًا من الأمر البسيط الكلي الذي كان يدركه من نفسه، فلا يزال يحدث من ذلك الأمر الكلي في ذهنه صورة مفصلة، ويعبر عنه بعبارة عبارة ويزورها مقدمة مقدمة إلى أن يستوفي إيضاح ما كان في نفسه من الجواب البسيط، عقداته وتفاصيل لم يكن حاضراً ذلك الوقت على تفصيله في ذهنه، بل كانت له حالة بسيطة كأنها مبدأ للفصيل خالق له وهو أشرف من التفصيل، فينبغي أن يقدر علم الأول بالكل من قبيل الحالة الثالثة.

فاما أن يكون من قبيل الحالة الأولى فهو محال، لأن العلم المفصل هو العلم الإنساني الذي لا يجتمع اثنان منه في النفس في حالة واحدة بل يصادف واحداً واحداً، فإن العلم نقش في النفس، وكما لا يتصور أن يكون في الشمعة نقشان وشكلاً في حالة واحدة، لا يتصور أن يكون في النفس علمان مفصلان حاضران في حالة واحدة، بل يتعاقبان على القرب بحيث لا يدرك تعاقبهما للطف الزمان، إذ

تصير المعلومات الكثيرة مجتملة كالشيء الواحد، فيكون للنفس منها حالة واحدة ونسبتها إلى كل الصور واحدة، ويكون ذلك كالنقش الواحد، وهذا التفصيل والانتقال لا يكون إلا للإنسان، فإن فرض وجودها معاً مفصلاً في حق الله تعالى كانت علوماً متعددة بلا نهاية، واقتضى كثرة ثم كان متناهياً لأن اشتغال النفس بوحد مفصل يمنع من آخر، فإذاً معنى كون الأول عالماً أي أنه على حالة بسيطة نسبتها إلىسائر المعلومات واحدة، فمعنى عالميته مبدأه لفيضان التفصيل منه في غيره، فعلمه هو المبدأ الخالق لتفاصيل العلوم في ذوات الملائكة والإنس، فهو عالم بهذا الاعتبار وهذا أشرف من التفصيل لأن المفصل لا يزيد على واحد، إذ لا بد وأن يتناهى وهذه نسبته إلى ما لا يتناهى، ونسبة إلى ما يتناهى واحدة، ومثاله أن يفرض ملك معه مفاتيح خزائن أموال الأرض، وهو مستغن عنها ولا يتفع بذهب ولا فضة، ولا يأخذها ولكن يفيضها على الخلق، فكل من له ذهب فيكون منه أحدها وبواسطة مفاتيحه إليه وصل، فكذلك الأول عنده مفاتيح الغيب ومنه يفيض مبدأ العلم بالغيب والشهادة على الكل، وكما يستحيل أن لا يسمى الملك الذي يده المفاتيح غنياً، يستحيل أن لا يسمى الذي عنده مفاتيح العلم عالماً، والفقير الذي يأخذ منه دنانير معدودة يسمى غنياً باعتبار أن الدنانير يده، فالمملوك باعتبار أن الدنانير من يده وبفادته يفيض منه الغنى على الكل، كيف لا يسمى غنياً، فكذا حال العلم فكان نسبة تلك الحالة التي للأول إلى العلوم المفصلة، نسبة الكيمايا إلى الدنانير المغيبة، والكيمايا أنفس إذ يحصل منه ما لا يتناهى من الدنانير، بحكم التقدير وضرب المثال، فينبغي أن يفهم علم الأول بسيطاً وذلك بالمقاييسة إلى الحالة الثالثة، فنسبة علم الأول إلى كل المعلومات كسبة حال المناظر إلى حاصل الجواب المفصل، فإن قيل تلك الحالة ترجع إلى أنه حال عن العلم، ولكنه مستعد لقبول العلم بالقوة القرية، ولكن لقرب القوة يقال إنه عالم، وإن فهو منفك عن العلم، فال الأول إذاً منفك عن العلم بالفعل، فلا يتصور أن يكون بالقوة قابلاً فلا يكون عالماً لا بالفعل

ولا بالقوة. قيل ما ذكرت من السؤال هو حقيقة الحالة الثانية لا حقيقة الحالة الثالثة، وقد فارقت الحالة الثالثة الثانية في أن صاحب الحالة الثانية غافل عن العلم والمعلوم جملة وتفصيلاً، وصاحب الحالة الثالثة عالم بيطلان دعواه قدم العالم، وبوجه الجواب عن شبهته، وواثق من نفسه بذلك، وتحقق بأن له حالة حاضرة بالفعل لتلك الحالة نسبة إلى علوم مفصلة ليس تفصيلها حاضراً في ذهنه، بل هو قادر على إحضارها، ف بهذه الحالة ينبغي أن يمثل حال الأول، حتى يتعلق بالفهم منه ما هو المطلوب من هذه الدعوى.

(الدعوى الخامسة) هو أن الله تعالى كما يعلم الأجناس والأنواع يعلم المكنات الحادثة، وإن كنا نحن لا نعلمها لأن الممكن ما دام يعرف ممكناً، يستحيل أن يعلم وقوعه أو لا وقوعه، لأن إثنا علم منه وصف الإمكان ومعنى أنه يمكن أن يكون ويمكن أن لا يكون، فإن علمتنا أنه لابد وأن يكون غالباً مثلاً قديم زيد، فقد صار واجباً أن يكون، وبطل قولنا إنه كان ممكناً أن لا يكون. فإذا الممكن ما دام لا يعلم منه إلا الإمكان، فلا يتصور أن يعلم أنه واقع أو غير واقع، ولكن قد ذكرنا أن كل ممكن في نفسه فهو واجب بسبب، فإن علم وجود سبب كان وجوده واجباً لا ممكناً، وإن علم عدم سبب كان عدمه واجباً لا ممكناً، فإذا المكنات باعتبار السبب واجبة فلو اطلعنا على جميع أسباب شيء واحد وعلمنا وجودها، قطعنا بوجود ذلك شيء، كما أن وجد زيد غالباً ممكناً أن يكون ويمكن أن لا يكون، فإذا نحن عرفنا وجود أسباب العثور على الكنز زال الشك، مثل أن تعرف أنه لابد وأن يجري في داره سبب يزعجه، ويوجب خروجه من الدار في طريق كذا، وأن يسير على خط كذا، ويعلم أن على ذلك الخط كثراً غطى رأسه بشيء خفيف، لا يقاوم تقليل زيد، فيعلم أنه لابد وأن يعثر عليه لأن ذلك صار واجباً باعتبار فرض وجود أسبابه، والأول سبحانه وتعالى يعلم الحوادث بأسبابها لأن العلل والأسباب ترتفق إلى واجب الوجود، فكل حادث ومكن فهو واجب لأنه لو لم يجب بسببه لما وجد،

وبسيه أيضاً واجب إلى أن ينتهي إلى ذات واجب الوجود، فلما كان هو عالماً بترتيب الأسباب كان عالماً لا محالة بالأسباب. والمنجم لما تفحص عن بعض أسباب الوجود ولم يطلع على جميعها، لا جرم حكم بوجود الشيء ظناً لأنه يجوز أن ما اطلع عليه ربما يعارضه مانع، فلا يكون ما ذكره كل السبب، بل ذلك مع انتفاء المعارضات، فإن اطلع على أكثر الأسباب قوى ظنه، وإن اطلع على الكل حصل له العلم، كما يعلم في الشتاء أن الهواء سيحمى بعد ستة أشهر، لأن سبب الحمى كون الشمس في وسط السماء بكونها في الأسد، ويعلم ذلك بحكم العادة، والدليل أن الشمس لا يتغير مسیرها، وأنها ستعود إلى الأسد بعد هذه المدة - فهذا وجہ العلم بالمکنات.

(الدعوى السادسة) هو أن الأول سبحانه وتعالى، لا يجوز أن يعلم الجزيئات عالماً يدخل تحت الماضي والمستقبل والآن، حتى يعلم أن الشمس لم تنكسف اليوم وأنها ستنكسف غداً، ثم إذا جاء الغد فيعلم أنها الآن مكسوفة، وإذا جاء بعد غد فيعلم أنها كانت بالأمس مكسوفة، فإن هذا يوجب تغيراً في ذاته لا اختلاف هذه العلوم عليه، وقد سبق أن التغير حال عليه، ووجه لزوم التغير أن المعلوم يتبع العلم، فمهما تغير المعلوم تغير العلم، ومهما تغير العلم تغير العالم، إذ العلم ليس من الصفات التي إذا اختلفت لم يتغير العالم ككونه بعينه وشالاً، بل العلم صفة في الذات يوجب اختلافه اختلاف الذات، وليس نسبة العلم إلى المعلوم أيضاً نسبة لا يوجب اختلاف المعلوم اختلافاً فيها، حتى يفرض علم واحد، هو علم بأن الكسوف سيكون فإذا كان صار عالماً بأنه كائن، فإذا انحلى صار عالماً بأنه قد كان، والعلم في ذاته واحد والمعلوم يتغير، لأن العلم هو مثال المعلوم، والاختلافات أمثلتها مختلفة، فإذا قدر أن الأول عالم بأن الكسوف سيكون فله بهذا حالة، فإذا كان الكسوف، فإن بقيت تلك الحالة صار جهلاً لأن الكسوف كائن وإن صار عالماً بأنه كائن، فإن هذه الحالة تختلف ما قبلها، فهو تغير بل إنما يعلم الأول

الجذريات بنوع كلي يكون متصفاً به أزلاً وأبداً، ولا يتغير مثل أن يعلم أن الشمس إذا حاوزت عقدة الذنب، فإنه يعود إليها بعد مدة كذا ويكون القمر قد انتهى إليها، وصار في محاذاتها حائلاً بينها وبين الأرض محاذاة غير تامة مثلاً، ولتكن بينها فيوجب أن يرى ثلث الشمس مكسوفاً في إقليم كذا، فهذا يعلمه كذلك أزلاً وأبداً، ويكون صادقاً سواء كان الكسوف موجوداً أو معدوماً، فاما أن يقول إن الشمس ليست مكسوفة الآن، ثم يقول غداً إنها مكسوفة الآن، فيكون قد خالف الشانى الأول، فهذا لا يليق من لا يجوز التغير عليه. فإذاً ما من جزئي ولو في مثقال ذرة إلا ولو سبب، فيعرف سببه بنوع كلي فليس فيه إشارة إلى وقت وزمان، ويقى عارفاً به أبداً وأزلاً فلا يعزب عن علمه مثقال ذرة، ومع ذلك فإن جميع أحواله متشابهة، ولا يتغير مهما فرض الأمر كذلك.

(الدعوى السابعة) أن الأول مريد ولو إرادة وعناية، وأن ذلك لا يزيد على ذاته، وبيانه أن الأول فاعل فإنه ظهر أن كل الأشياء حاصلة منه، فهي فعله والفاعل إما أن يكون فاعلاً بالطبع المحس أو بالإرادة، والطبع المحس هو الفعل المنفك عن العلم بالفعل وبال فعل، وكل فعل لا يخلو عن العلم فلا يخلو عن الإرادة والكل فائض من ذات الله تعالى مع علمه بأنه فائض منه، وفيضانه منه غير مناف لذاته حتى يكون كارهاً، فلا كراهة فيه له فهو إذاً راض بفضانه منه، وهذه الحالة يجوز أن يعبر عنها بالإرادة. ومبداً فيضان الكل منه علمه بوجه النظام في الكل، فيكون علمه سبب وجود المعلوم، فإذاً إرادةه علمه، وكل فعل إرادى فلا يخلو إما أن يكون عن اعتقاد جزم، أو علم أو ظن أو تخيل، أما العلم فكفعل المهندس بموجب العلم الحقيقى، وأما الظن فكفعل المريض في الاحتراز عما يتوهمه مضرأ، وأما التخيل فكطلب النفس الشيء الذي يشبه المحبوب مع علمه بأنه غيره وكمتناعه عن الشيء الذي له شبه بما يكرهه وفعل الأول لا يجوز أن يكون بظن أو تخيل، لأن هذه عوارض لا ثبت ولا تدوم، فينبغي أن يكون بعلم عقلي حقيقى، والآن يقى أنه

كيف يكون العلم سبباً لوجود شيء وأنه بمعرفة أن الأشياء حصلت منه بعلمه؟ أما الأول فلا يعلم إلا بمحض مشاهدة النفس، فنحن إذا وقع لنا تصور لشيء محظوظ ابعت من التصور قوة الشهوة، فإن استحكمت وتم الشوق وانضاف إليه تصورنا أنه ينبغي أن يكون، ابعت القوة المتبعة في العضلات وحركت الأوتار، وحصل منه حركة الأعضاء الآلية، وحصل الفعل المطلوب، كما تخيل صورة الخط الذي نريد كتابته ونفهم أنه ينبغي أن يكون، فتبتعد قوة الشوق إليه فتحرك به اليد والقلم وتحصل صورة الخط كما تصورناه، ومعنى قولنا إنه ينبغي أن يكون أن نعلم أو نظن أنه نافع لنا أو لذيد لنا أو خير في حقنا، فإذا حركة اليد حصلت من القوة الشهوية وحركة القوة الشهوية حصلت من التصور، والعلم بأن الشيء ينبغي أن يكون، فقد وجدنا العلم فيما سبباً لحصول شيء، وأظهر من هذا أن الذي يمشي على جذع ممدوود بين حائطين مرتقيين غاية الارتفاع، ونفهم في نفسه السقوط فيسقط أي يحصل السقوط بتوهمه، ولو كان ممدووداً على الأرض فيمشي عليه ولا يسقط، لأنه لا يتهم السقوط ولا يستشعره، فيكون تصور السقوط وحضور صورته في الخيال سبباً لحصول المتصور، فقد صادفنا المثال من مشاهدة النفس فنعود إلى الأول فنقول: فعل الأول إما أن يصدر عنه كما تصدر الحركة من القوة الشهوية، وهو محال لأن الشوق والشهوة محال عليه، فإنه طلب لأمر مفقود الأول حصوله، وليس في واجب الوجود شيء بالقوة، يطلب حصوله محال كما سبقت أدله، فلا يقى إلا أن يقال إن تصوره لنظام الكل سبب لفيضان النظام عنه، وأما نحن فإن تصورنا لصورة الخط والنقوش لا يكون كافياً لوجود صورة الخط، من حيث إن الأمور في حقنا منقسمة إلى ما يوافقنا وإلى ما يخالفنا، فافتقرنا إلى قوة شهوية تخلق لنا في بعض الآلات، نعرف الموافقة والمخالفة بالإضافة إليها، فإذاً ابعت افتقرنا إلى آلات وأعضاء نخر كها في التحصل لمقصودنا.

وأما الأول فنفس تصوره كاف لحصول المتصور، ويفارقنا من وجه آخر، وهو أنا لابد أن نعلم أو نظن أو نتخيل أن ذلك الفعل حير لنا، وذلك في حق الأول محال لأن ذلك يوجب الغرض، وقد بينا أن الغرض لا يحرك إلا ناقصاً، فيكون إرادتنا باعتبار تخيلنا أنه حير لنا، ويكون إرادته للنظام الكلي باعتبار علمه بأنه حير في نفسه، وأن الوجود حير من العدم في ذاته، وأن الوجود يمكن على أقسام ، وأن الأتم والأكمل من جملة تلك الأقسام واحد، وما عداه ناقص بالإضافة إليه، والأكمل حير من الأنقص، وذات الأول ذات يفيض منه لا محالة كل وجود على الوجه الأتم والأكمل، على ترقية الممكن فيه إلى غاية النظام، ويكون معنى عنایته بالخلق أنه علم مثلاً أن الإنسان يفتقر إلى آلة باطنية، لو لم تكن له لكان ناقصاً ولكان شريراً في حقه، وأن الآلة الباطنية ينبغي أن تكون مثل اليد والكف، وأنه لابد وأن تكون رؤسها منقسمة بالأصابع، إذ لو لم يكن لامتنع البطش، وأن الأصابع يمكن أن يكون لها أوضاع كثيرة، وأن تكون الخمسة في صفة واحد، كما أن الأربع في صفة واحد، ويمكن أن تكون الأربع في صفة والإيهام في مقابلتها، من حيث يدور على جميعها، ويمكن أن يكون في صفين وعلى وجوه مختلفة، وأن ما يراد من اليد في اختلاف حركاتها ليكون باطنشاً مرة وضارباً أخرى، ودافعاً تارة لا يكمل إلا بهذه الصورة المشاهدة، فيكون علمه به سبباً لوجوده، نعم نسبة علمه إلى سائر الأوضاع واحد، ولكن يعين هذا الوضع ويعيزه عن سائر الأوضاع، لأن الحير والكمال فيه، وذاته ذات يترجح فيه فيضان الحير منه على فيضان الشر، ولست أريد الحير والشر في حقه بل في نفسه وبالإضافة إلى الخلق، فإذاً جميع الموجودات من عدد الكواكب ومقدارها، وهيئة الأرض والحيوانات وكل موجود، فإما وجد على الوجه الذي وجد لأنه أكمل وجوه الوجود، وما عداه من الإمكانيات ناقص بالإضافة إليه، بل لو خلق الأعضاء الآلية للحيوانات ولم يهدها إلى وجه استعمالها، كان أيضاً معطلاً فقد خلق المترى للفرخ الذي ينفلق منه البيض، ولو لم يهده إلى استعماله واشتغل في

الحال بالالتقاط لكان معطلاً، فتمنت العناية بتمام الخير، وتم الخير بالهداية بعد الخلق كما أخبر عنه الله تعالى إذ قال: **(الذى أعطى كل شيء خلقه ثم هدى)** وقال عز وعلا: **(هو الذى خلقني فهو يهدين)** وقال سبحانه: **(وَالذى قدر فهدا)** فهذا معنى الإرادة والعنابة، وهو راجع إلى العلم لا يزيد عليه، والعلم لا يزيد على الذات كما سبق، فيما أن يكون فعله لغرض أو من غير علم فلا، فإن قيل وأيي بعد في أن يكون له قصد، كما لنا قصد مع العلوم، فيكون قصد إفاضة الخير على الغير لا لأجل نفسه، كما أنا قد نقصد إنقاذ غريق لا لغرض، بل نريد إفاضة الخير؟ قيل: القصد من ضرورته أن يكون المقصود أولى بالقاصد من نقيضه، وذلك يشعر بالغرض، والغرض يدل على النقص، وأما نحن فلا يتصور منا قصد إلا لغرض، وهو طلب ثواب أو حمدة، أو أن نكتسب حلق الفضيلة في أنفسنا بفعل الخير، فلو كان الفعل وعدمه بمثابة واحدة في حقنا، استحال أن يكون لنا قصد وابتعاث إليه، إذ لا معنى للقصد إلا الميل إلى ما يقدر موافقاً، فإن لم يعن بالقصد هذا فهو لفظ حمض لا مفهوم له.

(الدعوى الثامنة) كونه قادراً وبرهانه أن القادر عبارة عن من إن شاء فعل، وإن لم يشاء لم يفعل، وهو بهذه الصفة فإنما قد بينا أن مشيئته علمه، وأن ما علم أن الخير فيه فقد كان، وما علم أن الأولى به أن لا يكون لم يكن، فإن قيل كيف يصح هذا ولا يقدر على إفشاء السموات والأرض عند هولاء؟ فيقال لو أراد لأنفهما إلا أنه ليس يريده وقد سبقت مشيئته الأزلية بالوجود على الدوام، ولأن الخير في الوجود الدائم لا في الفناء والهلاك، والقادر قادر باعتبار أنه يفعل إن شاء لا باعتبار أنه لابد وأن يشاء، إذ يقال فلان قادر على أن يقتل نفسه، وإن علم أنه لا يقتل وهو صادق والله تعالى قادر على إقامة القيمة الآن، وإن كنا نعلم أنه ليس يفعله، وعلى الجملة خلاف المعلوم مقدور، فإذا هو قادر على كل ممكן. معنى أنه لو أراد لفعل، وقولنا لو أراد لفعل شرطي متصل، وليس من شرط صدق الشرطي أن تصدق الجملتان من

وإنات اللحية الساترة لتشنج البشرة في الكبر، إلى غير ذلك من لطائف تخرج عن الحصر في الحيوان والنبات وجميع أجزاء العالم.

(الدعوى العاشرة) أنه جواد لأن إفادة الخير والإنعم به منقسم إلى ما يكون لفائدة وغرض يرجع إلى المفید وإلى ما ليس كذلك، والفائدة تقسم إلى ما هو مثل المبذول، كمقابلة المال بالمال، وإلى ما ليس مثلاً كمن يبذل المال رجاء الشواب أو الحمد، أو اكتساب صفة الفضيلة وطلب الكمال به، وهذه أيضاً معاوضة ومعاملة وليس بجود، كما أن الأول معاملة وإن كان العوام يسمون هذا جواداً، بل الجواد هو إفادة ما ينبغي من غير عرض، فإن واهب السيف من لا يحتاج إليه ليس بجود، والأول قد أفضى الوجود على الموجودات كلها كما ينبغي، وعلى ما ينبغي من غير ادخار ممك من ضرورة أو حاجة أو زينة، وكل ذلك بلا عرض ولا فائدة، بل ذاته ذات يفاض منه على الخلق كلهم كل ما هو لائق بهم، وهو الجواد الحق، واسم الجواد على غيره بجاز.

(الدعوى الحادية عشر) أن الأول مبت Hwy ذاته، وأن عنده من المعنى الذي يعبر عن نظيره في حقنا باللذة والطرب والفرح والسرور بجمال ذاته وكماله، ما لا يدخل تحت وصف واصف، وأن الملائكة المقربين الذين سيقام البرهان على وجودهم من الابهاد والله، بخطالعة جمال الحضرة الربوية ما يزيد على ابتهاجهم بجمال أنفسهم، ويعرف هذا بتقدمة أصول.

(الأصل الأول) أن نعرف معنى اللذة والألم، فإن كان يرجع إلى أمر زائد على إدراك مخصوص لم يتصور في حقه، وإن رجع إلى إدراك موصوف بصفة، وثبت أن إدراكه على تلك الصفة ثبت الدعوى لا محالة واللذة والألم بالضرورة يرتبطان بالإدراك، فحيث لا إدراك فلا لذة ولا ألم، والإدراك في حقنا نوعان حسي وهو الظاهر المتعلق بلذة الحواس الخمس، وباطني وهو العقلي والوهبي، وكل واحد من هذه الإدراكات ينقسم باعتبار نسبة متعلقتها إلى القوة المدركة بثلاثة أقسام:

جزئية، بل يجوز أن يكونا كاذبين أو أحدهما، ويكون هو صادقاً، فقول القائل الإنسان لو طار لتحرك في الهواء فهو صادق، وكل جزئية كاذبة. ولو قال لو طار الإنسان لكن حيواناً فهو صادق، ومقدمه كاذب وتاليه صادق. فإن قيل قولكم لسو أراد لفعل يشعر بأنه يتصور أن يستأنف إرادة شيء، وهذا يدل على التغير. قيل العبارة الصحيحة أن يقال هو قادر يعني أن كل ما هو مرید له، فهو كائن وما ليس مریداً له غير كائن، والذي هو مرید له لو حاز أن لا يكون مریداً له لما كان، والذي ليس هو مریداً له حاز أن يریده لكن، فهذا يعني قدرته وإرادته وقد رجعا جميعاً إلى علمه ورجع علمه إلى ذاته فلم يوجب شيء منه كثرة فيه.

(الدعوى التاسعة) أن الأول حكيم لأن الحكمة تطلق على شيئاً

- (أحدهما) العلم وهو تصور الأشياء بتحقق الماهية والحد، والتصديق فيها باليقين المحسن الحق.

• (والثاني) الفعل بأن يكون مرتبأً محكماً جاماً لكل ما يحتاج إليه من كمال وزينة، والأول عالم بالأشياء على ما هي عليه علمأً هو أشرف أنواع العلوم، فإن علمنا ينقسم إلى ما لا يحصل به وجود المعلوم، كعلمنا بصورة السماء والكواكب والحيوان والنبات، وإلى ما يحصل به وجود المعلوم، كعلم النقاش بصورة النقش الذي يخترعه من تلقاء نفسه من غير مثال سابق يخذيه، فيوجد النقش منه فيكون علمه سبب وجود المعلوم، فإذا نظر إليه غيره وعرفه كان المعلوم في حقه سبب وجود العلم. والعلم الذي يفيد الوجود أشرف من العلم المستفاد من الوجود، وعلم الأول بنظام الوجود هو مبدأ نظام الكل كما سبق، فهو أشرف العلوم، وأما نظام أفعاله ففي غاية الإحكام، إذ أعطى كل شيء خلقه ثم هدى، وأنعم عليه بما هو ضروري له، وبكل ما هو محتاج إليه وإن لم يكن في غاية الضرورة، وبكل ما هو زينة وتكلمة وإن لم يكن في محل الحاجة، كتفويض الحاجين وتقدير أحتمالات القدمين

(الأصل الرابع) أن كل قوة فإنما لها لذة إدراك ما هي قوة عليه إذا كان موافقاً لها، ولكن تفاوت اللذات بحسب تفاوت الإدراكات، والقوى المدركة، والمعاني المدركة، فهذه ثلاثة مثارات لتفاوت اللذات المثارة:

• (الأول) تفاوت القوى المدركة فكلما كانت القوى أقوى في نفسها، وأشرف في جنسها كانت لذتها أتم، فإن لذة الطعام بحسب قوة شهوة الطعام، ولذة الجماع كذلك، ولذة العقليات أشرف في جنسها من لذة الحسنيات، فلذلك غلبتها حتى اختار العاقل اللذات العقلية على المأكولات والمحسوسات.

• (الثاني) تفاوت الإدراكات، فكلما كان الإدراك أشدَّ كانت اللذة أتم، ولذلك لذة النظر للوجه الجميل على قرب، وفي موضع مضى<sup>(٤)</sup> أتم من لذته في إدراكه من بعد، لأن إدراكه من القرب أشد.

• (الثالث) تفاوت المدرك فإنه أيضاً يتفاوت في باب الملامة والمخالفة، وكل ما كان أتم في جهته كانت اللذة أو الألم أتم، كما يتفاوت اللذة بتفاوت الوجوه في الحسن والقبح، فاللذة من الأحسن أكثر لا محالة والألم من الأقبح أكثر.

(الأصل الخامس) وهو نتيجة الأصول السابقة أن اللذة العقلية التي لها لابد وأن تكون أقوى من اللذات الحسنية، فإنما إن نظرنا إلى القوة وجدنا القوة العقلية أقوى وأشرف من الحسنية، إذ سببين في كتاب النفس أن القوى الحسنية لا تكون إلا في آلات جسمانية، وأنها تفسد بإدراك مدركاتها إذا قويت، إذ لذة العين في الضوء، وأنه في الظلمة والضوء القوي يفسدتها، وكذا الصوت القوي يفسد السمع وينزعه من إدراك الحفي بعده، والمدركات العقلية الجلية تقوي العقل وتزيده نوراً، وكيف لا والقوة العقلية قائمة بنفسها، لا تقبل التغير والاستحالة والحسنة في جسم مستحيل، وأقرب الموجودات الأرضية إلى الأول وأشدتها مناسبة هي القوة العقلية

(٤) مضى: مضى،

- (أحدها) إدراك ما هو ملائم للقوة المدركة وموافق لطبعها.
- (والثاني) إدراك المنافي.
- (والثالث) إدراك ما ليس معناف ولا ملائم، فاللذة عبارة عن إدراك الملائم فقط، والألم عبارة عن إدراك المنافي، وأما إدراك ما ليس ملائم ولا معناف فليس يسمى لا ألم ولا لذة، ولا ينبغي أن تظن أن الألم عبارة عن صفة تتبع إدراك المنافي، بل هو عينه فلا يتصور ملاقاً المنافي للقوة المدركة مع الإدراك، إلا ويصدق اسم الألم ويتحقق معناه، وإن قدر عدم كل ما سواه وكذا اللذة، فالإدراك اسم عام وينقسم إلى لذة وإلى ألم وإلى ما ليس بألم ولا لذة فهما غير زائدين عليه.
- (الأصل الثاني) أن يعرف أن ملائم كل قوة فعلها الذي هو مقتضى طبعها من غير آفة، فإن كل قوة خلقت ليصدر منها فعل من الأفعال، وذلك الفعل مقتضى طبعها، فمقتضى طبع القوة الغضبية الغلبة وطلب الانتقام ولذتها هي إدراك الغلبة، ومقتضى طبع الشهوة الذوق، ومقتضى الحيال والوهم الرجاء وبه يلذ، وهكذا لكل قوة من القوى.

(الأصل الثالث) أن العاقل الكامل تقوى فيه القوى الباطنة على القوى الظاهرة، ويستحقر لذات القوى الحسنية عند لذات القوى العقلية والوهيمية، والناقص تقوى فيه القوى الحسنية على القوى العقلية والوهيمية، ولذلك إذا خير المرء بين الحلو الدسم، وبين الاستيلاء على الأعداء ونيل أسباب الرياسة والعلا، فإن كان المخير ساقط الهمة ميت القلب خامد القوى الباطنة، اختار الهريسة والحلاؤة عليه، وإن كان المخير على الهمة رزين العقل استحقر لذة المطعم، بالإضافة إلى ما ينال من لذة الرياسة والغلبة على الأعداء، ويعني بالساقط الهمة الناقص في نفسه، الذي مات قواه الباطنة أو لم يتم بعد حياته، كالصبي فإن قواه الباطنة بعد لم تخرج من القوة إلى الفعل.

وهو لا يحس بها، فإذا زال الخدر أحسن، والثائم قد يعانقه معشوقه، وكذا المريض المغشى عليه فإذا أفاق أحسن، وعوارض البدن أوجبت مثل هذا الخدر فإذا فارق النفس البدن بالموت، أدرك ما هو حاصل للنفس من ألم الجهل إن كان جاهلاً ردياً الخلق، ولذة العلم إن كان عالماً ذكي الطبيع. فترجع إلى المقصود ونقول إن الأول مدرك لذاته على ما هو عليه من الجمال، والبهاء الذي هو مبدأ كل جمال وبهاء ومنبع كل خير ونظام، فإن نظرنا إلى المدرك فهو أجل الأشياء وأعلاها، وإن نظرنا إلى الإدراك فهو أشرفها وأتهاها، وإن نظرنا إلى المدرك فهو كذلك، فهو إذا أقوى مدرك لأجل مدرك بأتم إدراك لما هو عليه من العظمة والجلال، فلينظر الإنسان إلى سروره بنفسه، إذا استشعر كماله في الاستعلاء بالعلم على الكل، والاستعلاء بالغلبة والملك على جميع الأرض، إذا انصاف إليه صحة البدن وجمال الصورة وانقياد كافة الخلق، فإن ذلك لو تصور اجتماعه لشخص لكان في غاية اللذة، مع أن كل ذلك مستعار من الغير ومعرض للنزو والهلاك، ولا يرجع إلا إلى معرفة بعض المعلومات والاستعلاء على جزء من الكائنات وهو الأرض التي لانسبة لوجودها إلى أجسام العالم، فضلاً عن الجواهر العقلية والنفسية، فقياس لذة الأول إلى لذاتها كقياس كماله إلى كمالنا، إذا فرضت لنا مثل هذه الحالة وقد قال (أرسططاليس) لو لم يكن له من اللذة بإدراك جمال ذاته، إلا مالنا من اللذة بإدراكه مهما ثقنا إلى جماله، وقطعاً نظرنا عما دونه واستشعرنا عظمته وجماله وجلاله، وحصول الكل على أحسن النظام منه، وانقيادها له على سبيل التسخير ودoram ذلك أولاً وأبداً من غير إمكان تغير، وكانت تلك اللذة لا يقاس بها لذة كيف، وإدراكه لذاته لا يناسب إدراكنا له، فإننا لا ندرك من ذاته وصفاته إلا أمور بمحملة يسيرة، وأما الملائكة فإنها تعرف أيضاً أنفسها بالأول، وهم على الدوام مطالعة ذلك الجمال على ما سيأتي بيانه، فلذتهم أيضاً دائمة ولكنها دون لذة الأول، بل لذتهم بإدراك الأول فوق لذتهم بإدراك أنفسهم، بل كانت لذتهم بأنفسهم من حيث رأوا أنفسهم عبيداً له مسخرین،

كما سيأتي. وأما إدراك العقل فيفارق إدراك الحس من وجوهه، إذ يدرك العقل الشيء على ما هو عليه من غير أن يقرن به ما هو غريب عنه، والحس لا يدرك اللون ما لم يدرك معه العرض والطبل، والقرب والبعد وأمور آخر غريبة عن ذات اللون، والعقل يدرك الأشياء مجرد كما هي وبجردها عن قرائتها الغريبة، وأيضاً بإدراك الحس يتفاوت فيرى الصغير كثيراً والكبير صغيراً، وإدراك العقل يطابق المدرك ولا يتفاوت، بل إما أن يدركه كما هو عليه أو لا يدركه، وأما المدرك فمذكرات الحس، الأجسام والأعراض الحسية المتغيرة، ومذكرات العقل الماهية الكلية الأزلية التي يستحمل تغيرها، ومن مذكراتها ذات الأول الحق الذي يصدر منه كل جمال وبهاء في العالم فإذا لا قياس لذة الحسية إلى العقلية.

(الأصل السادس) أنه لا يبعد أن يحضر المدرك الموجب للذة، ولا يشعر الإنسان بذلك لكونه غافلاً أو مشغولاً بأفة غيرت مزاجه عن طبعه، كالمفكر الغافل عن الأخلاق الطيبة، أو لكونه ممنوا بأفة غيرت مزاجه عن طبعه، كالذى يستلذ أكل الطين أو شيئاً حامضاً لطول إلته، فإن طول الممارسة ربما يحدث ملائمة بين طبعه وبينه، فيستلذ ما هو مكره بالإضافة إلى الطبع الأصلي وكالذى به مرض (بوليموس) فإن جميع أجزاءه تحتاج إلى الطعام، وفي معدته آفة تمنعه من الإحساس بشهوة الطعام، وتوجب كراهيته له، وذلك لا يدل على أن الطعام ليس لذينا في نفسه بالإضافة إلى الطبع الأصلي، وقد يكون عدم إدراك اللذة لضعف القوة المدركة. فالبصر الضعيف قد يتاذى بإزاء ضوء وإن كان ذلك موافقاً ولذينا بالإضافة إلى الطبع السليم، فإذاً بهذا يندفع سؤال من يقول لو كانت العقليات التي وكانت لذتها بالعلوم، وألمنا بفقدتها يزيد على لذاتها بالحسينيات وألمنا بفقدتها، فيقال سبب ذلك خروج النفس عن مقتضى الطبع بالعادات الرديعة، والآفات العارضة ووقوع الآفات مع المحسوسات واستعمال النفس بمقتضى الشهوات، فإن ذلك نازل في القلب والنفس بمنزلة المرض والخدر في العضو، وقد يصيب العضو الخدر نار تحرقه

ومثاله الذي يعشق ملكاً من الملوك فأقبل عليه وقبله لخدمته، كان تبححه وابتهاجه وتفاحره مشاهدة جمال الملك وكونه عبداً مقبولاً عنده، أكثر من تبححه بجسمه وقوته وأبيه ونسمه، وكما أن سرورنا أكمل من سرور البهائم، لما بيننا وبينها من التفاوت في الكمال بالقدرة والعقل واعتدال الخلقة، فسرور الملائكة أيضاً أكثر من سرورنا، وإن لم يكن لهم شهوة البطن والفرج، وذلك لقربهم من رب العالمين وأمنهم من زوال ماهم فيه أبد الدهر، والإنسان له سبيل إلى أن يكتسب سعادة أبدية، بأن يخرج القوة العقلية من القوة إلى الفعل، بأن يتقدس فيها الوجود كله على ترتيبه، فيدرك الأول والملائكة وما بعدها من الموجودات، ورغم ما يحسّ بأدنى لذة من الاطلاع عليها في هذه الحياة مع اشتغاله بالبدن، فإذا فارق البدن بالموت وارتفع المانع، تكاملت اللذة وانكشف الغطاء ودامت السعادة أبد الآبدية، ويلتحق بالملائكة الأعلى، ويكون رفيق الملائكة في القرب من الأول الحق قرباً بالصفة، لا بالمكان فهذا معنى السعادة فقط.

**(خاتمة القول في الصفات)**

قد ظهر لك من هذه الجملة أنك لا تعرف الغائب إلا بالشاهد، ومعناه أن كل ما سألت عن كيفية، فلا سبيل إلى تفهيمك إلا أن يضرب لك مثال من مشاهداتك الظاهرة بالحس، أو الباطنة في نفسك بالعقل، فإذا قلت كيف يكون الأول عالماً بنفسه؟ فجوابك الشافي أن يقال كما تعلم أنت نفسك ففهم الجواب. وإذا قلت كيف يعلم الأول غيره؟ فيقال كما تعلم أنت غيرك تفهم، فإذا قلت كيف يعلم بعلم واحد بسيط سائر المعلومات؟ فيقال كما تعرف جواب مسألة دفعه واحدة من غير تفصيل، ثم تستغل بالتفصيل، فإذا قلت فكيف يكون علمه بالشيء مبدأ وجود ذلك الشيء؟ فيقال كما يكون توهّمك السقوط على الجذع، عند المشي عليه مبدأ السقوط، فإذا قلت فكيف يعلم المكنات كلها؟ فيقال يعلمها بالعلم بأسبابها كما تعلم حرارة الهواء في الصيف القابل لمعرفتك، تحقيقاً بأسباب الحرارة، فإذا قلت كيف يكون ابتهاجه بكماله وبهائه؟ فيقال كما يكون ابتهاجك به إذا كان لك كمال تميز به عن الخلق، واستشعرت ذلك الكمال، والمقصود أنك لا تقدر على أن تفهم شيئاً من الله إلا بالمقاييس إلى شيء في نفسك، نعم تدرك من نفسك أشياء تتفاوت في الكمال والقصاصان، فتعلم مع هذا أن ما فهمته في حق الأول أشرف وأعلى مما فهمته في حق نفسك، فيكون ذلك إيماناً بالغب بجملة، وإن فتلك الزيادة التي توهّمتها لا تعرف حقيقتها، لأن مثل تلك الزيادة لا يوجد في حقك. فإذا إن كان في الأول أمر ليس له نظير فيك فلا سبيل لك إلى فهمه البتة، وذلك هو ذاته فإنه وجود بلا ماهية زائدة على الوجود، وهو منبع كل وجود، فإذا قلت كيف يكون وجود بلا ماهية؟ فلا يمكننا أن نضرب لك مثلاً من نفسك، ولا يمكنك إذاً فهم حقيقة الوجود بلا ماهية، وحقيقة ذات الأول وخاصيته هو أنه وجود بلا ماهية زائدة على الوجود، وإن إنّي و Maherه واحد وهذا لأن نظير له فيما سواه، فإن ما سواه جوهر أو عرض وهو ليس بجوهر ولا عرض، وهذا أيضاً لا

تحققه الملائكة فإنهم أيضاً جواهر وجودها غير ماهيتها، وإنما الوجود بلا ماهية ليس إلا الله تعالى، فإذاً لا يعرف الله إلا الله، فإن قلت فعلمكنا أنه موجود بلا ماهية زائدة وأن حقيقته الوجود الحض، هو علم عما إذا إن لم يكن علماً به، قلنا هو علم بأنه موجود وهذا أمر عام، وقولك إنه ليس غير الماهية بيان أنه ليس مثلك، فهو علم ببني المائة لا بالحقيقة المترفة عن المائة، كعلمك بأن زيداً ليس بصائغ ولا بخار فإنه ليس علماً بصفته، بل هو علم بـنفي شيء عنه، وعلمك بإرادته وقدرته وحكمته يرجع كله إلى علمه بنفسه وبغيره، وعلمك بأنه عالم بنفسه، كأنه علم بلازم يحمل من لوازمه لا بحقيقة ذاته، فإن حقيقة ذاته هو الوجود الحض بلا ماهية زائدة، فإن قلت فكيف السبيل إلى معرفة الله تعالى؟ فيقال إن تعرف بالبرهان أن معرفته محال، وأنه لا يعرفه غيره، وأن الذي يتصور أن يعلم منه أفعاله وصفاته وجوده المرسل ونفي المثل عنه، وإن تفهم وجود بلا ماهية لمن ليس في نفسه وجوداً بلا ماهية حتى يقيسه به محال، وجود بلا ماهية زائدة ليس إلا له فلا يعرفه سواه - وهذا قال سيد الإنس والجن (أنت كما أثنيت على نفسك لا أحصي ثناء عليك)<sup>(١)</sup> ولذلك قال الصديق الأكبر (العجز عن درك الإدراك إدراك)<sup>(٢)</sup> نعم الناس كلهم عاجزون عن إدراكه، ولكن الذي يعلم بالبرهان المحقق استحالة إدراكه، فهو عارف مدرك أي مدرك لغاية ما يتصور للبشر أن يدركه، ومن عجز ولم يدرك أن العجز ضروري بالبرهان الذي ذكرنا، فهو جاهم به وهو كافة الخلق إلا الأولياء والأنبياء والعلماء الراسخون في العلم.

(١) قطعة من حديث رواه مسلم رقم (٨٦) وأبو داود (١٤٢٧) والترمذى (٣٥٦١) والنسائى (٢٤٨/٣) وابن ماجه (١١٧٩) وأحمد في (المستند) (٩٦/٩٦ و١٥٠ و١١٨) وإسناده صحيح.

(٢) وعما في ذلك العجز عن درك الإدراك إدراك والبحث عن سر ذات السر إدراك

## (المقالة الرابعة)

إذ فرغنا من ذكر صفات الأول، فلابد من ذكر أفعاله، أعني أقسام جميع الموجودات، فإن كل ما سواه هو فعله، حتى إذا عرفنا أقسام الموجودات، ذكرنا في المقالة الخامسة كيفية صدورها منه، وكيفية ترتيب سلسلة الأسباب والمسبيات منه، مع كثرتها ثم رجوعها بالآخرة إلى سبب واحد، هو سبب الأسباب. والكلام في هذه المقالة خصصه في مقدمة وثلاثة أركان.

(الأول) القول في الأجسام التي هي في مقعر فلك القمر، وكيفية دلالتها على وجود السماوات وحركاتها.

(والثاني) في السماوات وسبب حركاتها.

(والثالث) القول في النقوص والعقود التي يغير عنها بالملائكة الروحانية السماوية والكروبيين<sup>(١)</sup>.

أما المقدمة ففيها تقسيمات ثلاثة:

(الأول) أن الجواد موجودة باعتبار التأثير والتاثير، تنقسم في العقل بحسب الإمكان إلى ثلاثة أقسام مؤثر لا يتاثر ويعبر عنه اصطلاحاً بالعقل المجردة، وهي جواهر ليست منقسمة ولا مركبة، ومتاثر لا يؤثر وهي الأجسام المتحيزة المنقسمة، ومؤثر متاثر يتاثر من العقول ويؤثر في الأجسام، وتسمى النقوص وهي أيضاً لا تحيز، وليس بجسم. وأشرف الأقسام العقول التي لا تغير، ولا تحتاج إلى استعارة أثر وكمال من غيرها، فكمالها حاضر معها وليس فيها شيء بالقوة، وأحسنها الأجسام المستحيلة المترفة، وأوسطها النقوص التي هي واسطة بين العقول والأجسام، والنقوص تتلقى من العقول أثراً وتفيض على الأجسام أثراً، وهذه أقسام يقضي العقل

(١) الكروبيين: المقربون إلى الله من الملائكة، منهم حمرين، وميكانيل، وإسراويل. (المجمع الوسيط) وفي المحيط الكروبيون - مخففة الراء: سادة الملائكة.

بإمكانها. أما وجودها فيحتاج إلى برهان. نعم الأجسام معلومة الوجود بالحس، وأما النفوس فيدل عليها حركات الأجسام، وأما العقول فيدل عليها النفوس كما سيأتي.

(تقسيم ثانٍ) الموجودات باعتبار النقصان والكمال، تنقسم إلى ما هو حيّث لا يحتاج إلى أن يمده غيره ليكتسب منه وصفاً، بل كل ممكّن له فهو موجود له حاضر، ويسمى تاماً وإلى ما لا يحضر معه كل ممكّن له، بل لابد من أن يحصل له ما ليس حاصلاً، وهذا يسمى ناقصاً قبل حصول التمام له، ثم الناقص ينقسم إلى ما لا يحتاج إلى أمر خارج من ذاته، حتى يحصل له ما ينبغي أن يحصل، وهذا يسمى مكتفياً، وإلى ما يحتاج إليه ويسمى الناقص المطلق. وأما التام فإنّ كان قد حصل له ما ينبغي، وكان بحيث يحصل لغيره منه أيضاً يسمى فوق التمام، لأنّه في نفسه تام، وكأنّه فضل منه لغيره.

(تقسيم ثالث للأجسام خاصة) قد سبق أن الأجسام أحسن أقسام الموجودات، وهو منقسم إلى بسيط وإلى مركب، أعني انقساماً في العقل بالإمكان، وإن كان في الوجود أيضاً هو كذلك.

ونعني بالبسيط الذي له طبيعة واحدة، كالماء والماء، وبالمركب الذي يجمع طبيعتين كالطين المركب من الماء والتراب، وقد يحصل بالتركيب فائدة ليس في البساطة كفائدة الحبر، فإنّها لا توجد في العفص والزاج، ولكن البسيط هو أصل المركب، وهو متقدم عليه في الوجود لا محالة بالرتبة وبالزمان، والبسيط بالقسمة العقلية أيضاً ينقسم إلى ما يتأتى منه التركيب، وإلى ما لا يتأتى ونعني بما يقبل التركيب، هو الذي يحصل من تركيبه فائدة ليست في بساطته، والذي لا يتركب هو الذي وجد كماله في بساطته، فلا يتصور زيادة عليه في تركيبه، فإذا تمهدت هذه المقدّمات فلترجع إلى الركن الأول، وهو القول فيما يدل عليه الأجسام السفلية فنقول: وجود الأجسام تحت مقرع فلك القمر معلوم بالمشاهدة، وهي قابلة للتركيب

فإن الطين مثلاً مركب من الماء والتراب، فنقول هذا التركيب المشاهد يدل على وجود الحركة المستقيمة، وتدل الحركة من حيث مسافتها على ثبوت جهتين محدودتين مختلفتين بالطبع، ويدل اختلاف الجهتين على وجود جسم محاط بها وهو السماء، وتدل الحركة من حيث حدوثها على أنّها سبباً ولسيبها سبباً إلى غير النهاية، فلا يمكن ذلك إلا بحركة السماء حركة دورية، وتدل الحركة أيضاً في الجسم على ميل فيه طبيعي، وعلى طبع حركه وعلى زمان في الحركة. فلنذكر وجه هذه الدلالات والموازن:

(فاللازم الأول<sup>(1)</sup>) من التركيب الحركة المستقيمة، ووجهه أن الماء له حيز والتراب له حيز، وكل واحد طبيعي، إذ لابد لكل جسم من مكان طبيعي كما سيأتي في الطبيعيات، فلا يحصل التركيب إلا بحركة أحدهما إلى حيز الآخر، إذ لو لازم كل واحد حيزه لبقيا متجاذزين غير مركبين، فهذا ظاهر فإذا العقل يقضي قبل النظر في الوجود إلى أنه إن كان في الوجود تركيب من بسيطين، فلا يمكن إلا بحركة مستقيمة، وإن كانت حركة فلا يمكن إلا عن جهة، وإلى جهة فيحتاج إلى جهتين، وهذا ظاهر فلا بد أن يكون محدودتين مختلفتين بالطبع، أما اختلافهما بالطبع والنوع فإنما يلزم من حيث إن الحركة إما أن تكون طبيعية، أو قسرية كما سيأتي، فالطبيعة كحركة الحجر إلى أسفل، وهي توجب أن يكون الحيز الذي يتركه مختلفاً للذي يطلبه، إذ لو تشابها لاستحال أن يهرب من أحدهما ويطلب الآخر، وهذا لا يتحقق الحجر طبعاً على وجه الأرض، إذ بسيط الأرض متشابه في حقه، وبالضرورة ينبغي أن تكون الجهة المهروبة عنها مخالفة للجهة المطلوبة المقصودة، وإن كانت قسرية كحركة الحجر إلى فوق، فمعنى القسرية أن يكون على خلاف الطبيع، فينبغي أن يكون فيه ميل طبيعي إلى جهة دون جهة، حتى يتصور القسر وكل قسر

(1) قوله (فاللازم الأول) كان هذا اللازم بثابة الدعوى الأولى التي سيجيء عليها الدعوى الثانية والثالثة الخ.

الجهتين بال النوع والطبع إلا بجسم محيط، ليكون المركز غاية البعد والمحيط غاية القرب، ويكون بين القرب والبعد غاية الاختلاف بال النوع والطبع. وبرهانه أن اختلاف الجهة لا يخلو إما أن يكون في خلاء أو في ملاء، وباطل أن يكون في الخلاء لاستحالة الخلاء، ولأن الخلاء إن فرض فهو متشابه فلا يكون بعضه مخالفًا للبعض، حتى يتعين لجسم منه جهة دون جهة، وإذا كان في ملاء أعني في جسم، فلا يخلو إما أن يكون اختلاف الجهة داخل الجسم أو خارجه، فإذا كان داخل الجسم فليس في داخل الجسم اختلاف إلا بالمركز والمحيط، فإن الجسم إذا كان معرفًا كان المحيط غاية القرب منه والمركز غاية البعد فإن فرض من المحيط إلى المحيط اختلاف جهة، بحيث لا يمر على المركز، وهو الخط الذي يقطع الدائرة بقسمين متفاوتين، حتى يقال إحدى النقطتين مخالفة للأخرى فهو محال، إذ ليس بينهما إلا اختلاف العدد، وإلا فهما بالطبع متشابهان، إذ لكل واحد منهما قرب من المحيط المتشابه، وإذا فرض قطر مار على المركز استحال تقدير اختلاف الجهتين عند نقطتي القطر، فإن كل واحد قريب من المحيط المتشابه، فلا يكون فيه اختلاف إلا بالمركز، والمحيط إذ لو جاوز المركز وقع من بعد في القرب، فيكون المركز حد البعد والمحيط حد القرب، وإن فرض اختلاف الجهة خارج الجسم، فهو محال لأنه لا يخلو إما أن يفرض جسم واحد، كالمراكز ويفرض الجهات حواليه، أو جسمان فإن كان واحداً تعين القرب منه، ولم يتحدد جهة البعد فإن الأحيز حواليه متشابه، لا يخالف بعضها بعضاً إلا بالعدد، وبعد منه ليس له حد محدود، وقد بينا أن الجهة لا بد لها من الحد، وإنما لم يتعين بعد لأن المركز يتصور أن يقع عليه دوائر متفاوتة في البعد إلى غير نهاية، فالمراكز لا يعين المحيط والمحيط يعين مراكزاً واحداً بالضرورة، وإن فرض جسمان وقيل قرب أحدهما مخالف للآخر فهو محال، لأن السؤال في اختصاص كل واحد من الجسمين بالموقع الذي اختص به قائم، لأنه ما لم يوجد الجهة أولاً لا يوجد مثل هذا الجسم، على أنه لا يختلف بالطبع القرب من أحدهما مع القرب من الآخر إن تشابه

فهو مرتب على الطبع، وقد بان أن الميل الطبيعي إلى جهة دون جهة، يوجب بالضرورة اختلاف الجهتين. وأما كونهما محدودتين، فمعناه أن جهة السفل مثلاً ينبغي أن يكون لها مرداً إذا انتهى إليه انقطع، فيكون منقطعه حده ونهايته، وكذا جهة العلو وذلك لأدلة ثلاثة:

(أحدها) أن الجهة إنما تكون في بعد لا محالة يشار إليه باليد إشارة حسية، إذ الأمر العقلي الذي لا إشارة إليه لا يتصور أن يكون فيه حركة الجسم، وقد ذكرنا أن بعداً بلا نهاية محال، فرض وفي الخلاء أو في الملاء.

(الثاني) أن المفهوم من الجهة يقتضي أن يكون إلى حد معين، فإذا قلت ينبغي أن يشير إلى جهة الشجر أو الجبل أو الشرق أو الغرب، فينبع أن يكون الشجر الذي الجهة جهته مشاراً إليه، وكل ما لا ينتهي إليه سلوك فلا إشارة إليه، وما لا إشارة إليه فلا جهة له. نعم يكون الشجر مرداً واحداً لجهة الشجر، فإن فرض البعد بينك وبين الشجر غير متنه، لم يتصور الإشارة إليه، وكذلك إذا قلت جهة السفل اقتضي أن يكون للسفل مرداً واحداً معيناً، ينتهي إليه أسفل السافلين، وأن يكون للعلو كذلك، وإلا فلو تمددت إلى غير نهاية لم يمكن إليها إشارة أية.

(الثالث) هو أنك تعقل أن تكون الأشياء الواقعية في جهة السفل بعضها أسفل من بعض، فإن لم يكن للسفل مرد معين وحدة مشار إليه، حتى يكون أقرب إليه أسفل، والأبعد منه أعلى، فلا معنى لكون البعض أسفل بل ينبغي أن يكون تلك الجهة متشابهة، فلا يكون فيها أسفل وأعلى، فما لم يكن سفل لا يكون أسفل، فإذا لابد من جهتين مختلفتين محدودتين لكل حركة مستقيمة، والجهة بعد ولا بعد إلا في جسم كما سيأتي في استحالة الخلاء، فلابد من جسم محدود يحدد الجهات حتى يتصور الحركة.

(الدعوى الثانية الالازمة من الأول) أن الجسم المحدد للجهات لا بد وأن يكون محيطاً بالجسم المستقيم الحركة إحاطة السماء بما فيها، فإنه لا يتصور اختلاف

الجسمان، وإن اختلفا فاختلافهما لا يوجب تعين الجهتين وتحدهما بهما، بل السؤال يبقى في اختصاص كل جسم في الحيز الذي اختص به، أنه لم اختص به ولم يتميز حيز عن آخر بالقرب من شيء آخر، وبعد منه والخلاء متشابه، ولأنه إن فرض ذلك ثم قدر تبديل الحيزين على الجسمين حتى نقل كل واحد إلى مكان صاحبه، لم يقتض ذلك زوال اختلاف الجسمين، وقد تبدل الجهتان، ولو قدر عدم أحدهما بقي ما توهם من اختلاف الجهتين، مهما قدر بقاء البعد مع أحد الجهتين، وبطل الجسم، ولو قدر تركيب الجسمين ببطل اختلاف الجسمين، وبقي اختلاف الجهتين، فظاهر أن اختلاف الجسمين لا يكون علة اختلاف الجهتين، وأن ذلك لا يتصور إلا بجسم محيد يحدد الجهتين بالمحيط والمركز، وذلك المحيط يستحيل أن يقبل حركة مستقيمة، لأنه لا يحتاج إلى اختلاف جهتين وإلى جسم آخر يحيط به فيحدد له الجهات. والذي يحدد الجهة يستغني عن الجهة، فلا يكون فيه حركة مستقيمة، ويلزم عليه أنه لا يقبل الالخارق إذ معنى الالخارق ذهاب الأجزاء طولاً وعرضًا على الاستقامة، فمن ضرورته حركة مستقيمة ومن ضرورة الحركة المستقمة اختلاف الجهات، ومن ضرورته محيد آخر يحدد الجهتين كما سبق.

(الدعوى الثالثة) أنه يلزم من الحركة الزمان لا محالة، فإن كل حركة في زمان، والزمان هو مقدار الحركة، فإن لم يكن حركة لم يكن زمان في الوجود، وإن لم تحس النفس بالحركة لم تحس بالزمان كما كان في حق أصحاب الكهف، وكل نائم في صحوة وتبه في صحوة اليوم الثاني، فلا يحس بانقضاء زمان إلا أن يحس في نفسه بتغير علم بالعادة أن ذلك لا يكون إلا في زمان، والتبه إذا أحس بظلمة أو ضوء أو زوال خلل فيه، يعرف زمان النوم مهما علم بالعادة من هذه الأمور مقدار زمان، ولا بد من إشارة إلى تحقيق الزمان وإن كان ذلك بالطبيعتيات أليق، ولكن نقول لاشك إن بين ابتداء كل حركة وانقطاعها إمكان تقدير حركة أخرى، تقطع مسافة معينة بسرعة معينة أو ببطء معين، حتى إنه يقطع بمثل تلك الحركة مثل تلك

المسافة، ولا يمكن أكثر منه ولا أقل، ويمكن أن يقطع بحركة أسرع، تبتدىء معها مسافة أكثر وإن كانت أبطأ، فمسافة أقل وإن ابتدأت معها وساواتها في السرعة لم تختلف عنها في أثناء المسافة، وكان بين ابتداء هذه الحركة إلى النصف وبين انقطاعها إمكان هو نصف الإمكان الذي بين نهاية الحركة التاسمة، وكذلك يمكن أن يفرض لهذا الإمكان ربع وسدس، وهذه التحديدات لا ترد إلا على مقدار، فقد حصل هبنا مقدار، وحد المقدار هو غير حد الحركة فليس المقدار هو الحركة، أعني ذاتها بل هو في الحركة وصفة لها، فلكل حركة مقدار من وجهين:

(أحدهما) من حيث المسافة كما يقال مشى فرسخاً.

(والثاني) من حيث الإمكان الذي ذكرناه ويسمى زماناً، كما يقال مشى ساعة، فهذا الإمكان المقدر هو الزمان وهو مقدار الحركة، من حيث انقسامه في امتداده إلى متقدم وإلى متاخر، إذ يستحيل أن يكون مقدار الجسم المتحرك وقد يتساوى في الزمان حركة الفيل والبقة، ويستحيل أن يكون مقدار المسافة واحداً، إذ قد يتساوى في الزمان ما يقطع فرسخاً وما يقطع فرسخين، ويستحيل أن يرد ذلك إلى السرعة والبطء، إذ الحركتان المتفقان في السرعة قد يختلفان في هذا الإمكان، فإن الحركة من الطلوع إلى الغروب يساوي الحركة من الشروق إلى الزوال، أعني أنها تساوي نصف نفسها في السرعة، ولا تساويها في الزمان، فإذاً ليس ذلك إلا مقدار الحركة في امتدادها، إذ تكون حركة أكثر امتداداً من حركة، فكثرة الامتداد كثرة الزمان وقلته قلته، وأصل الامتداد أصل المدة والزمان، إذ الزمان عبارة عن مدة الحركة أي عن امتداد الحركة، ولا يمكن أن يكون الزمان إلا مدة الحركة المكانية، لأنه عبارة عن أمر ينقسم إلى متقدم ومتاخر، لا ينقسم المتقدم مع المتاخر بحال، فارتبط بالضرورة ما هو على الانقضاء والنصرم، حتى لا يجتمع منه جزآن، ولا يتصرم بذلك إلا الحركة، فما يقارن المتقدم منها يقال إنه متقدم، وما يقارن المتاخر أنه متاخر، وإذا ظهر أنه مقدار الحركة ومست الحاجة إلى أن يكون للحركات

الحركة في السرعة والبطء على نسبة تفاقت الميل. فنقول إن فرضنا جسماً لا ميل فيه وحركناه عشرة أذرع مثلاً، فلاشك أنه في زمان فلنسمه ساعة، فلو فرضنا جسماً فيه ميل وحركناه كانت حركته أبطأ لا محالة، فلتقدّر أنه في عشر ساعات مثلاً، فنقول يمكن أن يقدر جسم فيه عشر ذلك الميل، فيلزم أن يتحرك في ساعة لأن نسبة زمان الحركة إلى زمان الحركة هو نسبة الميل إلى الميل، فتكون حركة الجسم الذي فيه عشر ذلك الميل مساوياً لحركة الجسم الذي لا ميل فيه، وهذا محال بل كما يستحيل أن يتفاوتا في مقدار الميل ويساوايا في زمان الحركة، كذلك يستحيل أن يتفاوتا في أصل وجود الميل وعدمه، ويساوايا في مقدار الحركة، فهذا برهان قاطع على أنه لابد في كل جسم من ميل طبيعي، إما إلى الجهة التي يتحرك إليها أو إلى خلافها كيما كان، فإن قيل فهم ينكر على من ينماز في المقدمة الثانية، وهو استحالة حركة من غير زمان. فيقال الحركة لو فرضت في غير زمان، لكن لا يخلو إما أن تكون في بعد أو لم تكن في بعد، فإن لم تكن في بعد لم تكن حركة، فإن كان بعد ومسافة فقد ذكرنا أن الأبعاد كلها منقسمة، وأنه لا يتصور جوهر فرد ولا يتصور بعد فرد ولا مسافة لا تقسم، فلا يتصور زمان لا ينقسم لأن الزمان مقدار الحركة، وضرورة كل حركة أن تنقسم بانقسام مسافة الحركة، فيكون الجزء الذي في أول المسافة قبل الجزء الذي فيما بعده، وهذا معنى كون الحركة في زمان، وبالجملة كيف تكون حركة الشيء في عشرة أذرع، من غير أن يتقدم حركته في الشطر الأول على حركته في الشطر الثاني؟ وإذا حصل التقدم والتأخر فقد حصل الزمان، وأما فرض حركة في بعد لا ينقسم فهو محال، لأنه ثبت أن كل بعد منقسم، فالبعد والجسم والحركة والزمان هذه الأربعة بالضرورة منقسمة، لا يتصور فيها جزء فرد كما سبق.

(الدعوى الخامسة) أن هذه المركبات لا تتحرك بالطبع إلا حركة مستقيمة، لأن كل جسم فلا بد له من مكان طبيعي، لأن حيزه الذي فرض له إن ترك فيه

معيار بقدرها، والمعيار ينبغي أن يكون معروفاً معلوماً حتى يقدر به غيره، كالذراع الذي يذرع به الشياب، كذلك حركة الفلك الدورية هي أسرع الحركات وأظهرها للخلق، فإن الشمس أظهرت المحسوسات بل بها يحس سائر المحسوسات، فاتخذ ذلك معياراً يقدر به الحركات، وحركة الفلك لها مقدار في نفسها، وهي تقدر غيرها كالذراع له مقدار في ذاته ويقدر غيره، فالزمان عبارة عن مقدار حركة الفلك من حيث انقسامه إلى متاخر ومتقدم، لا يبقى المتقدم منه مع المتاخر.

(الدعوى الرابعة) أنه يلزم من حركة هذه الأجسام القابلة للتركيب، أن يكون فيها ميل إلى جهة لا محالة، وأن يكون فيها طبع موجب للميل، فالحركة والميل والطبع ثلاثة أمور متباعدة، فإذا ملأت زفافاً من الهواء وتركته تحت الماء، صعد إلى حيز الهواء، وفي حالة الصعود فيه الحركة والميل والطبع، فإن أمسكه قهراً تحت الماء، فلا حركة وأنت تحس بميله وتحامله على يدك، واعتماده عليك في طلب جهته، فهو المراد بالميل فإن كان فوق الماء فلا حركة ولا ميل، ولكن فيه الطبع الذي يوجب فيه الميل إلى حيزه مهما فارق حيزه، والمقصود أن نبين أن كل جسم مركب فهو قابل للحركة، وكل قابل للحركة فلابد وأن يكون فيه ميل لا محالة، وبرهانه في هذه المركبات ظاهر، لأنها لا تترك إلا بحركة، فإن كانت الجهة التي إليها الحركة للمتحرك فيه ميل إليها بالطبع، فلو خلي وطبعه لتحرك، فإن كان لا يتحرك إليها لو خلي وطبعه، فإذا لا ميل فيه وإن لم يكن فيه ميل إليها فهو مائل إلى الحيز الذي هو فيه، فإن فرض على بعد جسم في حيز لا ميل له إلى ذلك الحيز ولا إلى غيره، فهو محال إذ يلزم عليه أن تكون حركته في غير زمان وهو محال، فالمعنى إليه محال. فإن قيل: لا نسلم أن الحركة في غير زمان يلزم منه، فنقول لاشك في أن الجسم إذا كان له ميل إلى أسفل مثلاً، وحركناه إلى فوق كان ذلك الميل مقاوماً لميل التحريك القهري، ويوجب ذلك بطاً في الحركة، حتى إنه كلما كان الميل أكثر كانت المقاومة أشدًّا والحركة أبطأ، وكلما كان الميل أقلًّا كانت الحركة أسرع، فتفاوت

ومهما فرضت حركة دائمة انقطع السؤال، مثاله أن يقال لم قبلت هذه الحشبة في الأرض نفس الباتي الآن، ولم يكن قبله يقبله، وكان مدفوناً في الأرض؟ فيقال لفطر البرودة في الشتاء وعدم الاعتدال من قبل، فيقال ولم حدث الاعتدال الآن؟ فيقال لحدوث حرارة الهواء فيقال ولم حدث الآن حرارة الهواء؟ فيقال لارتفاع الشمس وقربه من وسط السماء بدخولها برج الحمل، فيقال ولم دخل برج الحمل الآن؟ فيقال: لأن طبعها الحركة وإنما انفصلت من آخر الحوت الآن، ولم يكن دخول الحمل إلا بفارقحة الحوت، وبعد الوصول إليه فيكون مفارقته الحوت سبب دخول الحمل، ويكون كونه متربعاً بالطبع مع الوصول إلى الحوت سبب الإنفصال منه، ويكون سبب الوصول إلى الحوت الإنفصال مما قبله، وهكذا يمتد إلى غير نهاية، فترجع الحوادث بعد تسلسل أسبابها الأرضية بالأخرة لا حالية إلى الحركة السماوية، لا يمكن أن يكون إلا كذلك، وتكون حركة السماء سبباً لحدوث الأشياء من وجهين:

(أحدهما) أن يكون السبب معه كالضوء الذي يكون مع الشمس، تدور معه ثم يحدث في كل جزء من الأرض شيئاً فشيئاً، فيحدث النهار في كل قطر شيئاً فشيئاً، ويحدث بسببه الإبصار وزوال الظلام، ويحدث بسببه الإبصار انتشار الناس في أغراضهم بأصناف الحركات، ويحدث من تلك الحركات حوادث في العالم لا تخفي.  
(والآخر) أن تكون الحركة الدورية سبباً لوصول الاستعداد إلى الأسباب، ولكن تأخر المسببات من حيث لا تتم الشروط، كما أن الشمس توجب حرارة في الأرض تستعد بسببها للتأثير في البذران بذر فيها، ولكن تأخر لعدم البذر، والبذر يتأخر لعدم إرادة المتحرك للبذر، وإرادته تبني على سبب آخر، فإذا تيسر بث البذر عملت الحرارة الآن، وقبل هذا كان لا تؤثر لفقد البذر، وكان تأخر الحادث لمثل ذلك، فهكذا يتصور حدوث الأشياء. وقد ظهر أن التركيب بين الماء والطين مثلاً دلّ على الحركة، والحركة دلت على اختلاف الجهتين بالضرورة، ولم يمكن اختلاف

وطبعه استقرّ فيه، فهو له طبيعي وميله إليه إن تتجه عنه إلى موضع آخر، فالموضوع المطلوب له طبيعي، ويكون ميله الطبيعي إلى موضعه الطبيعي، فيعرض عند المفارقة الحركة إليه والسكنون فيه عند وصوله إليه، وإذا كان ميله إليه فلا يتحرك إليه إلا بأقرب الطرق، فإنه إن أخرف عن أقرب الطرق إليه كان مائلاً عنه لا إليه. وأقرب الطرق بين النقطتين هو الخط المستقيم، ف تكون الحركة عليه بالضرورة، وإذا ثبت أن لا جهة إلا الوسط والمحيط، فتقسم الحركة الطبيعية هذه الأجسام التي يحويها المحيط إلى حركتين مستقيمتين (إحداهما) من المحيط إلى الوسط، (والآخر) من الوسط إلى المحيط.

(الدعوى السادسة) أن الحركة من حيث حدوثها أعني حركة هذه المركبات تدل على أن لها سبباً، ولسببيها سبباً إلى غير نهاية، ولا يمكن ذلك إلا بالحركة السماوية الدورية، فكل حركة حادثة تدل على حركة دائمة لا نهاية لها، إن لم يفرض ذلك لم يتصور حدوث حادث، وإذا الحوادث كائنة فلا بد من حركة دائمة لا نهاية لها، وبرهانه أن حدوث الحادث بغير سبب محال، وسببيه لو كان موجوداً من قبل، وكان لا يحدث فإما كان لا يحدث لافتقار السبب إلى مزيد حالة وشريطة يستعد بها للإيجاد، فإذا لا يحدث السبب ما لم تحدث تلك الحالة لسبب، والسؤال في تلك الحالة لازم، وأنها لم حدثت الآن ولم تحدث قبلها؟ فيفتقر إلى السبب، وكذلك يتسلسل فيفتقر الحادثات بالضرورة إلى أسباب لا نهاية لها، ولا يخلو تلك العلل والأسباب إما أن تكون على التساوي موجودة معاً، وإما على العاقب، ووجود علل بلا نهاية معاً محال، وقد أبطلناه فلا يقى إلا التلاحق، وذلك لا يكون إلا بحركة دائمة كل جزء منها كأنه حادث، وجلتها مطردة لا حدوث لها حتى يكون أجزاؤها سبباً لما بعدها، وكذا كل جزء، لو فرض انقطاع هذه الحركة في حالة لاستحال بعدها حدوث حادث، فإنه إذا لم يحدث في حالة لم يحدث بعدها، فيفتقر إلى حدث وذلك الحادث أيضاً يفتقر إلى مثله، فلا يتصور الحدوث،

الجهتين إلا بجسم محيط وهو السماء، وأنه لابد وأن يكون متحركاً على الدوام، حتى يتصور حدوث الحوادث، فإذا هذه الأدلة وافقت المحسوس، وصار بحث إذا تأمله الأعمى الذي لا يشاهد السماء وحركتها وإحاطتها، إذا نظر بعقله في أدنى حركة يعلم أنه لابد من وجود سماء تدور على الدوام، حتى يتصور الحركة وإلا فخلق الحركة دون ذلك محال، والمحال لا يكون مقدوراً عليه، فلا يكون له وجود أبداً. والآن فإذا قد بنيت حركة السماء برهان الآن، وهو الدلالة عليه بالنتيجة، فنذكر سبب حركة وأنه لم يتحرك ولنذكر أحکامه.

(القول في الأجسام السماوية) الدعاوى فيها إنها متحركة عن نفس الإرادة، وأن لها تصوراً للجزئيات متعددًا، وأن لها في الحركة غرضاً، وأنه ليس غرضها الاهتمام بالسفليات، وأن غرضها الشوق والتشبّه بجواهير شريف أشرف منها لا علاقه بينه وبين الأجسام، يسمى ذلك عقلاً مجرداً وبليسان الشرع ملكاً مقرباً وأن العقول كثيرة وأن أجسام السماوات مختلفة الطباع، وأن بعضها ليس سبباً لوجود البعض.

(الدعوى الأولى) أنها متحركة بالإرادة، أما إنها متحركة فمشاهد وقد دللتنا أيضاً عليه، ونزيد فنقول إن هذا الجسم المحيط، إذا فرض ساكناً كان له وضع مخصوص، حتى يكون نصف معين منه، مثلاً فوقنا الآن ولو قدر هذا تختنا لم يكن محالاً، لأن سائر أجزاء المحول بالإضافة إلى سائر أجزائه واحد، فيستحصل أن تعيين جزء من المحول لجزء من أجزائه، إذ لو تعين لبعضه جهة الفوق، لكان ذلك الجزء خالفاً للذى تعين له تحت ولكن مركباً، والمركب إنما يجتمع من حركة البسائط على الاستقامة، وقد بان استحالة قبولاً للحركة المستقيمة، والبسيط لا يتميز فيه بعض أجزاء المحول عن بعض، فإذا هي قابلة للحركة، وكل قابل للحركة فقد ذكرنا أنه لابد وأن يكون في طبعه ميل، ولا يجوز أن يكون ذلك ميلاً إلى الحركة المستقيمة، فإنه لا يقبل الحركة المستقيمة، إذ يحتاج إلى جسم آخر يحدد له الجهات، فيكون ميله

إلى تبدل أجزاء المحول عليه، وذلك بالدور حول الوسط، فواحـب إذاً أن يكون في طبعه ميل إلى الحركة حول الوسط، إذ ليس بعض المحول أولى ببعض الأجزاء من بعض، ويستحصل أن يكون مثل هذه الحركة بطبع محض حال عن الإرادة، لأن الحركة الطبيعية هرب من وضع لطلب وضع آخر، فإذا وصل إلى ذلك الوضع الطبيعي استقر فيه، واستحال أن يعود بالطبع إلى ما فارقه، لأنه إن كان ملائماً له فلـم فارقه؟ وإن كان منافياً فلـم رجع إليه؟ وما من وضع للسماء يفارقه بالحركة إلا ويعود إليه، وهو زائل عائد على الدوام، فلا يكون ذلك بالطبع بل بالإرادة والاختيار، ولا تكون الإرادة إلا مع تصور وكل مـالـه تصور وإرادة، فإنـما نسمـي نفسـاً إذ ليس للجسم إرادة وتصور مجرد كونـه جـسـماً ما بل بـطـبـيـعـةـ خـاصـةـ وـصـورـةـ مـخـصـوصـةـ وـالـعـبـارـةـ عـنـهـ النـفـسـ، فإذاً حـرـكـةـ السـمـاءـ بـالـإـرـادـةـ حـرـكـةـ نـفـسـانـيـةـ.

(الدعوى الثانية) أنه لا يجوز أن يكون حـرـكـةـ السـمـاءـ شـيـئـاً عـقـلـيـاً محـضـاً لا يقبل التـغـيـرـ، كـمـاـ لـمـ يـجزـ أنـ يـكـونـ طـبـعـاً محـضـاً، وـالـعـقـلـيـ عـبـارـةـ عـنـ الجـوـهـرـ الثـابـتـ الذي لا يقبل التـغـيـرـ، وـالـنـفـسـيـ عـبـارـةـ عـمـاـ يـقـبـلـ التـغـيـرـ، فـنـقـولـ الثـابـتـ عـلـىـ حـالـةـ وـاحـدةـ، لـاـ يـصـدـرـ مـنـهـ إـلـاـ ثـابـتـ عـلـىـ حـالـةـ وـاحـدةـ، فـيـجـوزـ أـنـ يـكـونـ سـكـونـ الـأـرـضـ مـثـلـاًـ عـنـ عـلـةـ ثـابـتـةـ، لـأـنـ دـائـمـ عـلـىـ حـالـةـ وـاحـدةـ. أـمـاـ أـوـصـاعـ السـمـاءـ فـإـنـهاـ دـائـمـاًـ فيـ التـبـدـلـ، فـيـسـتـحـلـلـ أـنـ يـكـونـ مـوـجـةـ مـاـ هـوـ ثـابـتـ غـيرـ مـتـغـيرـ، فـإـنـ الـمـوـجـبـ لـلـحـرـكـةـ مـنـ (أـ)ـ إـلـىـ (بـ)ـ لـاـ يـوـجـبـ الـحـرـكـةـ مـنـ (بـ)ـ إـلـىـ (جـ)ـ إـنـ بـقـيـ عـلـىـ تـلـكـ الـحـالـةـ لـأـنـ هـذـهـ الـحـرـكـةـ غـيرـ الـأـوـلـيـ، فـإـنـ بـقـيـتـ الـعـلـةـ عـلـىـ حـالـهـ فـلـاـ يـلـزـمـ مـاـ لـزـمـ أـلـاـ، فـإـنـاـ لـابـدـ وـأـنـ يـكـونـ اـقـضـاؤـهـ لـلـحـرـكـةـ مـنـ حـدـ ثـانـيـ إـلـىـ ثـالـثـ، بـسـبـبـ طـرـأـ عـلـيـهـ كـالـشـيـءـ الـذـيـ يـخـتـلـفـ تـحـريـكـهـ لـاـخـتـلـافـ كـيـفـيـتـهـ، فـإـنـ إـذـ بـرـدـ حـرـكـةـ عـلـىـ وـجـهـ آـخـرـ يـخـالـفـ تـحـريـكـهـ فيـ حـالـةـ الـحـرـارـةـ، فـإـنـاـ لـابـدـ مـنـ تـغـيـرـ الـمـوـجـبـ عـنـدـ تـغـيـرـ الـمـوـجـبـ، فـإـنـ كـانـ الـمـوـجـبـ هـوـ الـإـرـادـةـ فـلـابـدـ مـنـ تـغـيـرـ الـإـرـادـاتـ وـتـحـدـدـهـاـ، فـإـنـاـ لـابـدـ مـنـ تـجـدـيدـ الـإـرـادـاتـ الـجـزـئـيـةـ، لـأـنـ الـإـرـادـةـ الـكـلـيـةـ لـاـ تـوـجـبـ حـرـكـةـ جـزـئـيـةـ، فـإـرـادـتـكـ لـلـحـجـجـ لـاـ

توجب حركة رجلك بالخطي إلى جهة معينة، ما لم يتجدد لك إرادة جزئية للخطي إلى الموضع الذي تخطي إليه، ثم يحدث لك بذلك الخطوة تصور لما وراء تلك الخطوة، وينبع منه إرادة جزئية للخطوة الثانية، وإنما ينبع من الإرادة الكلية الإرادات الجزئية، التي تتضمن دوام الحركة إلى الكعبة، فيكون الحادث حركة وتصوراً وإرادة، فالحركة حدثت بالإرادة، والإرادة حدثت بالتصور الجزئي مع الإرادة الكلية، والتصور الجزئي مع الإرادة الكلية حدثت بالحركة، ويكون مثاله من يمشي سراج في ظلمة، لا يظهر له السراج مثلاً إلا مقدار خطوة بين يديه، فيتصور خطوة واحدة ومعه السراج، فينبع له من التصور والإرادة الكلية للحركة إرادة جزئية لتلك الخطوة بعينها، فتحصل الخطوة بعينها وهي موجب الإرادة التي هي موجب التصور، ثم تكون تلك الخطوة سبباً لتصور الخطوة الأخرى، فيتصور وتحصل الخطوة فيحدث من الخطوة تصور آخر، ومن التصور إرادة خطوة أخرى، ومن الإرادة الخطوة الأخرى، وهكذا على الدوام، ولا يمكن أن تكون حركة جزئية إلا كذلك، فهكذا يمكن أن تكون حركة السماء، وكل ما هو متغير بتغير الإرادات والتصورات يسمى نفساً لا عقلاً.

(الدعوى الثالثة) أنها ليست تتحرك اهتماماً بالعالم السفلي، وأن أمر السفلي ليس بهمها بل غرضها أمر أجل وأشرف منها، وبرهانه أن كل حركة إرادية فإنما تكون جسمانية حسية أو عقلية، والحسية هي الحركة بالشهوة والغضب، ويستحيل أن تكون حركة السماء لشهوة، فإن الشهوة عبارة عن طلب ما هو سبب الدوام البقاء، وما لا يخاف على نفسه النقصان والهلاك، يستحيل أن يكون له شهوة، ويستحيل أن يكون له غضب، فإنه عبارة عن قوة تدفع المنافي المضاد الموجب للهلاك أو النقصان، فالشهوة طلب الملائمة والغضب لدفع المنافي، والفلك يستحيل عليه أهلاك والنقصان، فلا يمكن أن يكون غرضه من هذا القبيل، فلا بد أن يكون عقلياً وبرهان استحالة أهلاك والنقصان عليه، أن ذلك لو كان لكان لا يخلو إما أن يكون

بزوال عرض منه، وهو الاتصال بالانكسار والانحراف، أو زوال صورته وطبيعته أو عدمه من أصله بصورته ومادته، وباطل أن يكون له الانحراف وانكسار، فإن معناه زوال الأجزاء طولاً وعرضًا في جهات مستقيمة، فهو معنى التفرق أعني أن ذلك من ضرورته، وقد بان أنها لا تقبل الحركة المستقيمة، وباطل أن يعرض بطلان صورته عن مادته، لأن المادة لا تخلو إما أن تبقى حالية عن الصورة وهو محال، أو تلبس صورة أخرى فيكون ذلك كوناً وفساداً وهو محال، لأن الكون والفساد من ضرورته قبول الحركة المستقيمة، فإنه إنما يقبل صورة تخالف الصورة الأولى بالطبع، فيستدعي مكاناً غير مكانه فيتحرك إلى ذلك المكان حركة مستقيمة، كهيولى الهواء فإنه إذا خلع الصورة الهوائية، وليس صورة المائية لم يتصور ذلك، إلا لأن يتحرك إلى حيز الماء حركة مستقيمة، وأماماً عدمه من أصله أي عدم مادته فهو محال، لأن كل ما ليس له مادة يستحيل عدمه بعد الوجود، كما يستحيل وجوده بعد العدم، إذ قد ثبت من قبل أن كل حادث فله مادة، إذ إمكان حدوثه قبل حدوثه وهو وصف ثابت، فلا بد له من محل، فلذلك لا يعد الشيء إلا من مادة، حتى يبقى إمكان وجوده بعد عدمه في مادته، وألا ينعدم انعداماً يستحيل بعد وجوده، ومحال أن ينقلب الموجود حالاً، وإذا بقي مكاناً استدعي الإمكان الذي هو وصف إضافي إلى جوهر يقوم به، فإذا ثبت بهذا استحالة التغير عليها، لم تكن حركتها لشهوة ولا غضب، فلا يبقى إلا غرض عقلي ويستحيل أن يكون غرضها الاهتمام بهذه الكائنات الفاسدات، حتى يكون الغرض من وجودها وحركتها هذه السفليات، لأن ما يراد للشيء فهو أحسن من ذلك الشيء لا محالة، فيؤدي إلى أن يكون العلويات أحسن من السفليات، مع أن العلويات أزلية غير قابلة للهلاك، وهذه السفليات ناقصة ومتغيرة وهي بالقوة، وحملة الأرض بما فيها جزء يسير من جرم الشمس، فإنها مثل الأرض مائة ونinet وستين مرة، فلا نسبة لجرم الشمس إلى فلكها، فكيف الفلك الأنصاري، فكيف يكون الغرض من مثل هذا الجسم هذه الأمور الحسية، وكيف يكون الغرض من تلك

الحركة الأزلية الدائمة هذه الأمور الخسيسة، وكيف لا يكون هذه خسيسة بالإضافة إليها وأشرف السفليات الحيوان، وأشرف الإنسان؟ وأكثره ناقص، والكامل منه قط لا ينال ثامن الكمال، فإنه لا ينفك عن اختلاف الأحوال فيكون أبداً ناقصاً، أي يكون فاقد الأمر الذي هو ممكн له، ولو حصل له لكان أكمل له، والأجرام العلوية كاملة وهي بالفعل ما فيها شيء بالقوة، إلا ما يرجع إلى أحسن أغراضها وهو الوضع كما سيأتي، ولا يقصد إلا شرف الأحسن لأجل الأحسن في نفسه أبنتها. فإن قيل فإن كان ما يراد لغيره فهو أحسن من ذلك الغير، فليكن الراعي أحسن من الغنم، والمعلم أحسن من المتعلم، والنبي من الأمة، إذ لا يراد الراعي إلا للغنم، ولا المعلم إلا للمتعلم، ولا النبي إلا لإرشاد الأمة. قيل: أما الراعي فهو أحسن من الغنم من حيث إنه راع، وإنما هو أشرف من حيث إنه إنسان، وإنسانيته غير مطلوبة لأجل الرعاية فقط، فإن لم يعتبر منه إلا وصف كونه راعياً، فهو بهذا الاعتبار أحسن من الغنم، كالكلب الحارس للغنم، فإنه أحسن من الغنم بالضرورة، إن لم يكن له وصف سوى كونه راعياً، فإن كان يتأتى منه الصيد، فهو بذلك الوجه يجوز أن يكون أشرف، فاما هو من حيث أنه حارس للغنم فقط بالضرورة، يكون أحسن منه لأن ما يراد لغيره، فهو تبع لذلك الغير، فكيف لا يكون أحسن منه؟ وهو الجواب عن المعلم والنبي، فإن شرف النبي من حيث إنه كامل في نفسه بصفات يكون بها شريفاً وإن لم يشغله بإصلاح الخلق، فإن لم يعتبر منه إلا وصف الإصلاح، لزم أن يكون المطلوب صلاحه أشرف من المستعمل في الإصلاح، فإن قيل وأي بعد في أن يكون غرضه إفادة الخير ليكون خيراً فاصلاً، ولن يكون ما يصدر منه حسناً؟ فإن فعل الخير حسن ولا تكون السفليات من حيث ذاتها مقصودة له. قيل قول القائل إن فعل الخير حسن كلام مشهور، والمصلحة أن تعتقد العوام ليتزرعوا عن القبائح، فاما إذا رد إلى التحقيق ففي محمله موضوعه بحث وتفصيل، أما الموضوع وهو فعل الخير، فهو ينقسم إلى ما يكون بالذات وإلى ما يكون بقصد، فالذى بالذات لا يدل على

النقض، ومعناه أن يكون ذاته بحيث يلزم من ذاته أمر، هو خير ولا يقصد منه أمر آخر أبنتها، وهذا الفعل لا يكون بإرادة وغرض، وقد ذكرنا أن الحركة الدورية إرادية، والآخر أن يكون بقصد، وهو دليل نقصان القاصد، إذ لا بد وأن يكون فعله أولى به من لا فعله، ليحصل له بالفعل ما لم يكن له، ولو كان كاملاً لما افتقر إلى اكتساب أمر آخر، فإن لم يكن هذا لم يكن قصد وإرادة أبنتها.

وأما المحمول وهو أنه حسن فينقسم إلى ما هو حسن في ذاته، وإلى ما هو حسن في حق القابل، وإلى ما هو حسن في حق الفاعل.

أما الحسن في ذاته فكما نقول إن وجود الكل إذا قوبل بعده، كان الوجود خيراً من العدم، وذات الأول ذات يلزم منه ما هو خير، ولا يكون خيراً للأول إذ لا يستفيد منه شيئاً، ولا هو خير لقابل إذ ليس ثم غير الكل، حتى يقال الكل خير له. أما الحسن لقابل فهو حسن، ودليل على نقصان القابل وافتقاره إلى أمر وجوده أكمل له من عدمه.

والحسن للفاعل يدل على نقصان الفاعل، إذ لو كان كاملاً لاستغنى عن استفادة الخير والكمال بالفعل، وإنما اشتهر أن الفعل الخير في حق الإنسان فضيلة وكمال لا نقصان، لأنه يتوقع منه الشر، فهو بالإضافة إلى مقتضى طبعه خير، وإن فهو في الحقيقة وبالإضافة إلى الكمال المطلق نقصان، فإذا ثبت هذا فنقول: إن لم يكن إفادة الخير خيراً للفاعل لم يكن غرضاً، ولا يتصور أن يتوجه إليه إرادة، فلابد وأن نبين وجه كونه خيراً له حتى يتصور أن يكون غرضاً.

(الدعوى الرابعة) إثبات العقول المجردة، وهي أن الحركة تدل على إثبات جوهر شريف غير متغير، ليس بجسم ولا منطبع فيه، ومثل هذا يسمى عقلاً مجرداً، وإنما يدل عليه بواسطة عدم التناهي، فإنه قد سبق أن هذه الحركة دائمة لا نهاية لها أبداً وأبداً، فلابد وأن يكون لها استمداد من قوة حركة، إذ يستحيل أن يكون في الجسم قوة على ما لا نهاية له، لأن كل جسم منقسم، وينقسم بقدر انقسامه

يشبه وصفه، ليقرب منه في الوصف كتشبه الصبي بأبيه، والتلميذ بأساسته، ولا يمكن أن يكون بطريق الأمر والإيمار، فإن الأمر ينبغي أن يكون له غرض في الأمر، وذلك يدل على نقصان وقبول تغير، والمؤمر أيضاً ينبغي أن يكون له غرض في الإيمار، وذلك الغرض هو المقصود، فأما امتنال الأمر لأجل أنه أمر فقط بلا فائدة، فلا يمكن، وإذا ثبت أنه لا يمكن إلا بطريق التشبه بالمشوق، فيكون له ثلاثة شروط:

(الأول) أن يكون للنفس الطالبة للتتشبه، تصور لذلك الوصف المطلوب ولذات المشوق، وإلا كان بإرادته طالباً لما لا يعرفه وهو محال.

(الثاني) أن يكون ذلك الوصف عنده جليلاً عظيماً وإلا لم يتصور الرغبة فيه.  
(الثالث) أن يكون ممكناً حصوله في حقه، فإنه إن كان محالاً لم يتصور طلبه بإرادة عقلية صادقة إلا بطريق الظن، والتخيل الذي هو عارض قريب الزوال ولا يدوم أبداً.

فإذاً لابد وأن يكون لنفس الفلك إدراك جمال ذلك المشوق، فينبع ذلك التصور للجمال عشه الذي يقتضي نظره، والتفاته إلى جهة العلو لينبع من الحركة الموصولة إلى المطلوب من التتشبه، فيكون تصور الجمال سبب العشق. والعشق سبب الطلب والطلب سبب الحركة، ويكون ذلك المشوق هو الأول الحق، أو ما يقرب منه من الملائكة المقربين، أعني العقول المجردة الأزلية المترفة عن قبول التغير، التي لا يعوزها شيء من الكلمات الممكنة لها. فإن قيل فلابد من تفصيل هذا العشق والمشوق، والوصف المطلوب تحصيله بالحركة، قيل كل طلب فإنه توجه إلى ما هو خاصية واجب الوجود، وهو أنه تام بالفعل ليس فيه شيء بالقوة، فإن كون الشيء بالقوة نقصان، إذ معناه فقد كمال هو حصوله له، فكل موجود هو بالقوة من وجه فهو ناقص من ذلك الوجه، وطلبه أن يزول عنه ما بالقوة إلى الفعل فمطلوب الكل الكمال، ونيله وكل ما يكثر فيه بالقوة فهو أحسن لا محالة، وكل ما هو بالفعل

أنقسام القوة، فلو توهمنا الانقسام لكان بعض القوة لا يخلو، إما أن يحرك إلى غير نهاية، فيكون الجزء مثل الكل من غير تفاوت وهو محال، وإما أن يحرك إلى غاية، والبعض الآخر أيضاً يحرك إلى غاية، فيكون المجموع متناهياً، فثبتت أنه لا يتصور أن يكون قوة على أمر غير متناهي، وتكون تلك القوة في جسم، فإذاً لابد لهذه الحركة من محرك مجرد عن المواد. والمحرك قسمان:

(أحدهما) يحرك كما يحرك المشوق العاشق، والمراد المريد والمحبوب المحب.  
(والثاني) كما تحرك الروح البدن والنقل الجسم إلى أسفل، والأول هو ما لأجله الحركة، والثاني هو ما منه الحركة، والحركة الدورية تفتقر إلى مباشر فاعل يكون منه الحركة، وذلك لا يكون إلا نفساً متغيراً لأن المجرد الذي لا يتغير لا يصدر منه الحركة المتغيرة كما سبق ذلك، فتكون النفس الفاعل للحركة متناهي القوة، لكونه جسمانياً ولكن يمده موجود ليس بقوته التي لا تنتهي، ويكون بريأ<sup>(١)</sup> عن المادة لا محالة حتى تخرج قوته عن النهاية، ولا يكون فاعلاً للحركة، بل تكون لأجله الحركة من حيث كونه مشوقاً ومقصوداً، لا من حيث كونه مباشراً للحركة، ولا يتصور محرك لا يتحرك في نفسه إلا بطريق العشق، كتحريك المشوق للعاشق. فإن قيل: كيف يتصور أن يكون هذا العقل محركاً بطريق العشق؟ قيل: المحرك بهذا الطريق، إما أن يكون حيث يطلب ذاته كالعلم، فإنه يحرك طالب العلم بطريق عشه له، والمطلوب حصول ذاته، وإما أن يكون حيث يطلب التتشبه به، والاقتداء، كالأستاذ فإنه مشوق التلميذ، ومحركه علىمعنى أنه يحب التتشبه به، وكذا كل مرغوب فيه متصف بوصف عظيم، يراد التتشبه به، ولا يجوز أن تكون هذه الحركة من القسم الأول، فإن المعنى العقلي لا يتصور أن ينال الجسم ذاته، فإنه ينال أنه لا يخل في جسم، فلا يقى إلا أنه يحب التتشبه والاقتداء به باكتساب وصف

(١) بريأ: بريأ.

(أحدهما) أنها لو كانت من نوع واحد، لكان نسبة بعض أجزاء واحد منها إلى بعض أجزاء الآخر، كسبة بعض أجزائهما إلى حزء آخر منها، ولو كان كذلك لكان الكل متواصلة لا متفصلة، فالانفصال لا سبب له إلا تباين الطياع، وهذا كما أن الماء لا يختلط بالدهن إذا صب عليه، بل يجاوره مبادياً، والماء يختلط بالماء ويتصل به، والدهن بالدهن، وكما يعلم بمقارنة نسبة أجزاء الماء بعضه إلى بعض، لنسبة بعض أجزائه إلى أجزاء الدهن بالانفصال، فكذلك هنالا إذ لا مانع للاتصال مع تشابه الكل.

(الثاني) أن بعضها أسفل وبعضها أعلى، وبعضها حاوية وبعضها محوية، وذلك يدل على تفاوت الطياع واختلاف الأنواع، لأن الأسفل لو كان من نوع الأعلى لجاز له أن يتحرك إلى مكان الأعلى، كما يجوز في بعض أجزاء الماء والهواء، أن يتحرك إلى أسفل وأعلى من حيز الماء والهواء، ولو جاز لكان قابلاً للحركة المستقيمة، إذ بها يتحرك الأسفل إلى حيز الأعلى، كما في العناصر وقد بان أنه يستحيل أن يكون فيها قبول الحركة المستقيمة.

(الدعوى السادسة) أن هذه الأجسام السماوية لا يجوز أن يكون بعضها علة للبعض، بل لا يجوز أن يكون جسم سبباً في وجود جسم وعلة فيه، لأن الجسم إنما يؤثر في الشيء إذا وصل إلى مماسته أو مجاورته أو موازاته، وبالجملة إذا ناسبه مناسبة كما تؤثر الشمس في إضاءة الجسم إذا حاذها، ولم يكن بينهما حائل، وكما تؤثر النار في إحرار ما تلقيه وتماسه، فإذا لابد أن يكون ثم موجود يلقيه الجسم الفاعل حتى يؤثر فيه، فيحصل فيه بتأثيره شيء آخر، وإذا لم يكن موجود استحال أن يحصل بالجسم احتراق موجود آخر. فإن قيل أليس النار سبباً لحدوث الهواء، مهما أودت تحت الماء، فيكون جسم الهواء حاصلاً بسبب النار؟ قيل الهواء ليس بجسم أول، بل هو كائن من جسم آخر لاقاه النار فأثر فيه، وإنما كلامنا في الأجسام السماوية، وهي أجسام أول ليست مكونة عن جسم آخر، إذ بینا أنها لو كانت

من كل وجه فهو كامل، والإنسان في جوهره تارة يكون بالقوة وتارة يكون بالفعل، وإذا صار في جوهره بالفعل فلا يزال في إعراضه بالقوة لا ينال غاية الكمال، ما دام في البدن ولا تفارقه القوة.

وأما الجسم السماوي فلا يكون بالقوة في جوهره البتة. فإنه ليس بمحادث ولا يكون بالقوة في أعراضه الذاتية أيضاً ولا في شكله، بل هو بالفعل أي كل ما هو ممكناً له فهو حاصل له، إذ له من الأشكال أفضليها وهي الكرة، ومن الممكبات أفضليها وهي الإضاءة والشفيف، وكذا سائر الصفات، وإنما يبقى لها أمر واحد لا يمكن أن يكون بالفعل، وهو الأوضاع فإن كل وضع فرض له أمكن فرضه على وضع آخر، إذ لا يمكن أن يكون على وضعين في حالة واحدة، ولو لم يمكن فيه هذا القدر بالقوة لكان قريب الشبه بالعقل المجردة، وليس بعض الأوضاع أولى من بعض، حتى يلزم ذلك ويترك البقية، وإذا لم يمكن الجمع بين جميع الأوضاع بالعدد، وأمكن الجمع بينها بالنوع على سبيل التعاقب، قصد أن يكون كل وضع له بالفعل، وأن يستدعيه بطريق التعاقب، ليكون نوع الأوضاع دائماً بالفعل، كما أن الإنسان لما لم يكن بقاء شخصه بالفعل، دبر لبقائه حفظ نوعه بطريق التعاقب، وللحركة الدورية أيضاً خاصية في كونه بالفعل، وبعيداً عن التغير والتفاوت، فإن الحركة المستقيمة إن كانت طبيعية تغيرت إلى السكون في آخرها، وإن كانت قسرية تغيرت إلى الفتور في آخرها، والدورية تستمر على وتيرة واحدة، فإذا الجسم السماوي مهما تكلف استبقاء نوع الأوضاع لنفسه بالفعل على الدوام، فقد تشبه بالجواهر الشريفة بغاية ما يمكن له في نفسه، ويكون طلبه للتشبه عبادة لرب العالمين، لأن معنى العبادات التقرب، ومعنى التقرب طلب القرب، ومعنى طلب القرب أن يتقرب منه في الصفات لا في المكان، فإن ذلك غير ممكن، فهذا هو الغرض المحرك للسموات.

(الدعوى الخامسة) إن السماوات قد دلت المشاهدة على كثرتها، فلابد وأن تكون طباعها مختلفة، وأن لا تكون من نوع واحد بدللين:

متكونة فاسدة لكان قابلة للحركة المستقيمة، وذلك محال في حقها، فإذا ثبت أن الأجسام الأول لا يكون بعضها سبباً لوجود البعض، فإن قيل فلم قلتم إن الجسم لا يصدر منه فعل، إلا بعد الوصول إلى ما فيه الفعل بعماسة أو غيرها؟ فيقال برهانه أن الجسم لو فعل، فلما أن يفعل مجرد المادة أو مجرد الصورة، أو بالصورة مع توسط المادة، وباطل أن يفعل مجرد المادة، لأن حقيقة المادة كونها قابلة للصورة، فإن كانت فاعلة لم تكن فاعلة، من حيث إنها قابلة بل من وجه آخر، فيكون فيها شيئاً أحدهما ما به القبول، وباعتباره هو مادة، والآخر ما به الفعل وباعتباره هو صورة، إذ لا يعني بالصورة غيره، تكون المادة فيها صورة ولا تكون مجرد. وباطل أن يفعل مجرد الصورة لأن مجرد الصورة لا وجود لها بنفسها، بل وجودها في المادة، وإن كان بتوسط المادة، فلما أن تكون المادة واسطة حقيقة حتى تكون الصورة علة المادة، والمادة علة الشيء، فتكون الصورة علة العلة، وهذا يرجع إلى أن المادة من حيث إنها مادة قد فلت، وقد أبطلنا ذلك، وإنما أن يكون بتوسط المادة من حيث أنها بتوسطها يصل الجسم إلى الشيء، حتى يؤثر فيه كما أن صورة النار بتوسط المادة تكون مرة هبنا، وتؤثر فيما تلاقى، ومرة هناك وهذا يستدعي لا محالة شيئاً يكون هبنا وهناك، حتى يؤثر الجسم فيه.

(الدعوى السابعة): إن العقول المجردة ينبغي أن لا تكون أقل من عدد الأجسام السماوية، وذلك لأنه ثبت أنها مختلفة الطباع، وأنها ممكنة فيحتاج وجودها إلى علة، والواحد لا يصدر منه إلا واحد، فلا بد من عدد حتى يصدر عن كل واحد واحد، وينبغي أن تختلف بالنوع حتى يصدر منها أنواع مختلفة، كيف وقد سبق أن الكثرة بالعدد لا يتصور في نوع واحد إلا بكثره المادة، وما ليس في المادة لو كثر فلا يكتر إلا باختلاف النوع، وهو اختصاص كل بفصل بيان به الآخر، ولا يكون بعارض إذ يستحيل أن يلزم الشيء عارض لا يصدر من نوعه، فإذا لم تكن مادة لم يكن كثرة إلا بال النوع، وهذه العقول ينبغي أن يكون هي

المعشوق لنفوس السماوات، فيكون التفاتات كل واحدة إلى علتها وإلى طلب التشبه بها، إذ يستحيل أن يكون معشوق الكل واحداً، إلا لكان الكل في حركتها واحداً وليس كذلك، فإنه بان في الرياضيات أن حركاتها مختلفة، ولو كان المطلب واحداً لكان الطلب واحداً، فيكون لكل واحد نفس تخصه تحركه بطريق المباشرة والفعل، وعقل مجرد يخصه بحركه بطريق العشق، وتكون النفوس هي الملائكة السماوية لاختصاصها بجسامها، وتلك العقول هي الملائكة السماوية لاختصاصها بجسامها، وتلك العقول هي الملائكة المقربة لبراءتها عن علائق الموارد، وقربها في الصفات من رب الأرباب.

(المقالة الخامسة) في كيفية وجود الأشياء من المبدأ الأول، وكيفية ترتيب الأسباب والمسبيات، وكيفية ارتفاعها إلى واحد هو مسبب الأسباب، وكأن هذه المقالة هي زبدة الإلهيات وحاصلها، وهي المطلوب الأخير من جملتها، بعد معرفة صفات الأول الحق، وأول إشكال فيه أنه سبق أن الأول واحد من كل وجه، وأن الواحد لا يوجد منه إلا واحد، وال موجودات كثيرة وليس يمكن أن يقال إنها مرتبة بعضها بعد بعض، فإن ذلك ليس يطرد في جميع الأشياء، نعم يمكن أن يقال الأجسام السماوية قبل العناصر بالطبع، والعناصر البسيطة قبل المركبات، ولكن ليس يطرد هذا في كل شيء، فالطبعات الأربع لا ترتب فيها، ولا ترتب بين الفرس والإنسان، وبين النخل والكرم وبين السواد والبياض، والحرارة والبرودة، بل هي متساوية في الوجود، فكيف صدرت عن واحد؟ وإن صدرت عن مركب فيه كثرة من أين حصلت؟ وبالآخرة لابد وأن تلتقي كثرة بواحد وهو محال، فالمخلص منه أن يقال الأول صدر منه شيء واحد يلزم ذلك الواحد، لا من جهة الأول حكم الآخر، فيحصل بحسبه فيه كثرة، ويكون ذلك مبدأ حصول كثرة متساوية، ثم مرتبة ثم تجتمع المتساوية والمرتبة في واحد، فيوجب ذلك الواحد بما فيه من الكثرة كثرة، وبهذا تكثر الأمور ولا يمكن إلا كذلك، وأما وجه تلك الكثرة فهو أن الأول هو

الواحد الحق، إذ وجوده وجود مخصوص وإنّه عن ماهيته، وما عدّاه فهو ممكن، وكل ممكّن فوجوده غير ماهيته كما سبق، لأنّ كل وجود ليس بواجب فهو عرضي للماهية، ولا بد من ماهية حتى يكون الوجود عرضاً لها، فيكون بحكم الماهية ممكّن الوجود، وبقياس السبب واجب الوجود، إذ بان أنّ كل ممكّن بنفسه فهو واجب بغيره، فيكون له حكمان الوجوب من وجهه، والإمكان من وجهه، وهو من حيث إنه ممكّن بالقدرة، ومن حيث إنه واجب بالفعل، والإمكان له من ذاته والوجوب له من غيره، ففيه ترکب من شيء يشبه المادة، وآخر يشبه الصورة، فالذى يشبه المادة هو الإمكان، والذي يشبه الصورة هو الوجوب الذي له من غيره. فإذا يصدر من الأول عقل مجرد، ليس له من الأول الفرد إلا الوجود الفرد، الواجب به، فاما الإمكان فله من ذاته لا من الأول، بل يعرف ذاته ويعرف مبدئه، وإنّ كان يعرف ذاته من مبدئه لأنّ وجوده منه، ولكن يختلف حكمه بذلك فيحصل منه باعتبار هذه الكثرة كثرة، ثم لا يزال تكثّر قليلاً قليلاً إلى أن تنتهي إلى آخر الموجودات، وإذا لم يكن بدّ من كثرة ولم يمكن إلا على هذا الوجه، وهي كثرة قليلة لم تكن الموجودات الأول في غاية الكثرة، بل على التدريج تداعى إلى الكثرة، حتى توجد العقول والنفوس والأجسام والأعراض، وهي أقسام الموجودات كلها. فإن قيل فكيف يمكن أن يكون تفصيل ترتيبها وتركيبيها؟ قيل هو أن يصدر من الأول عقل مجرد فيه إثنينية كما سبق، أحدهما له من الأول والآخر له من ذاته، فيحصل منه ملك وفلك، وأعني بالملك العقل المجرد، وينبغي أن يحصل الأشرف من الوصف الأشرف، والعقل أشرف، والوصف الذي له من الأول وهو الوجود أشرف، فيحصل منه عقل ثان باعتبار كونه واجباً، والفلك الأقصى باعتبار الإمكان الذي هو له كالمادة، ويلزم من العقل الثاني عقل ثالث وفلك البروج، ومن العقل الثالث رابع وفلك زحل، ومن الرابع خامس وفلك المشتري، ومن الخامس سادس وفلك المريخ، ومن السادس سابع وفلك الشمس، ومن السابع ثامن وفلك الزهرة، ومن الثامن تاسع وفلك عطارد،

ومن التاسع عاشر وفلك القمر، وعند ذلك استوفت السماويات وجودها، وحصلت الموجودات الشريفة سوى الأول تسعه عشرة عقول، وتسعة أفلاك، وهذا صحيح إن لم يكن عدد الأفلاك أكثر من هذا، فإنّ كان أكثر فينبغي أن تزاد العقول إلى استيفاء السماويات كلها، ولكن لم يوقف بالرصد إلا على هذه القسمة، ثم بعد ذلك يتبدئ وجود السفليات وهي العناصر الأربعية أولاً، فلا شك في أنها مختلفة، لأنّ أماكنها بالطبع مختلفة، فيطلب بعضها الوسط وبعضها المحيط، فكيف تتحد طباعها وهي قابلة للكون والفساد، كما سيأتي في الطبيعيات؟ فلابد وأن يكون لها مادة مشتركة، وأنّه لا يتصور أن يكون جسم عن جسم، فلا يجوز أن يكون سبب وجودها الأجسام السماوية وحدها، ولأجل أن مادة الأربعية مشتركة لا يجوز أن تكون علة وجود مادتها كثرة، ولأجل أن صورها مختلفة لا يجوز أن تكون علة صورها إلا كثرة مختلفة، محصورة في أربعة أشياء، أو في أربعة أنواع لأنّها أربع صور، ولا يجوز أن تكون الصورة وحدها سبباً لوجود المادة، إذ لو كان كذلك للزم عدم المادة بعدم الصورة وليس كذلك، بل تبقى المادة لابسة لصورة أخرى ولا يجوز أن لا يكون للصورة حظ وتدخل في وجود الهيولي إذ لو لم يكن لها مدخل لبقيت الهيولي وحدها ببقاء علتها مع عدم الصورة، وهذا محال فإذاً يكون وجود المادة. بمشاركة أمور:

(أحددها) جوهر مفارق به يكون أصل وجودها، ولكن لا يكون به وحده بل بمشاركة الصورة، كما أنّ القوة الحركية هي سبب وجود الحركة، ولكن بشرط قوة قابلة في المخل، وكما أنّ الشمس سبب نضج الفواكه، ولكن بشرط قوة طبيعية في الفاكهة قابلة للأثر، فكذلك وجود المادة يكون بالعقل المفارق، ولكن كونه بالعقل يكون بمشاركة الصورة، وتخصص صورة دون صورة لا يكون من ذلك المفارق، بل لا بد من سبب آخر يجعل بعض المادة أولى، بقبول صورة دون صورة، وإلا فالمادة مشتركة للعناصر، وذلك بأن يجعلها مستعدة لقبول صورة مخصوصة دون

الدخان، فيحصل بالاختلاط الأول حوادث الجو، ويكون سبب اختلاطها حركات تحصل فيها، من الحرارة والبرودة الصادرة من الأجسام السماوية، و تستفيد الاستعداد منها، ثم تفيض الصور من واهب الصور، فإذا حصل امتزاج أقوى من ذلك وأتمّ وانضاف إليه شروط، حصل استعداد لصور الجوادر المعدنية، فتفيض تلك الصور أيضاً من واهبها، وإن كان الامتزاج أتمّ من ذلك حصل النبات، فإن كان أتم حصل الحيوان، وأتم الامتزاجات مزاج نطفة الإنسان الذي له استعداد لقبول صورة الإنسانية، وسبب هذه الاستعدادات الحركات السماوية والأرضية واحتياكها، وسبب الصور الجوهر المفارق، فلا تزال السماويات مفيدة للاستعدادات، والمفارق مفید للصور، حتى يتم بهما دوام الوجود، ولیست هذه الامتزاجات بالاتفاق، بل أسبابها متعدة على نظام، وهي الحركات السماوية، فلذلك يرى بعض الأشياء باقية بأعيانها، وهي الكواكب وبعضها لا يمكنبقاء عينها كالنبات والحيوان، فدبر لبقائها بقاء نوعها، وذلك نارة بالتلود من التراب عند حصول الاستعداد بسبب سماوي مخصوص، وتارة يكون بالولادة وهو الأغلب، إذ خلق في كل نوع قوة تنتزع منه جزءاً يشبهه بالقوة، فيكون سبباً لوجود مثله منه، فهذا سبب حدوث هذه الحوادث ولا حادث إلا في مقر فلك القمر، فاما الأجسام السماوية فإنها ثابتة على حالة واحدة في ذواتها وأعراضها، إلا فيما هو أحسن أعراضها، وهو الوضع والإضافة، إذ بحر كاتها المقابلة يحصل التثليث بين الكواكب، والتسديس والمقارنة والمقابلة والتزييع والاختلاف مطراح الشعاع، وأنواع من الامتزاجات تذكر في علم النجوم، وليس في قوة البشر استيفاء جبعها، فيكون تلك سبباً لاختلاف هذه الامتزاجات والاستعدادات لاستفادة الصور من واهب الصور الذي لا يدخل بالإفاضة والإفادة، وإنما لا تحصل الصور منه فيما لا يحصل لقصور في القابل لا لمنع من جهته، فإذا اختلفت تلك المناسبات السماوية بال النوع، حصلت استعدادات مختلفة بال النوع، وفاضت صور مختلفة كصورة الفرس والإنسان والنبات، فإن المادة القابلة

آخر، وهذا لا يكون في أول الأمر إلا من الأجسام السماوية، إذ تستفيد المواد بحسب القرب والبعد منها استعدادات مختلفة، فإذا استعدت قبلت الصورة من المفارق، ولأجل أن هذه الأجسام السماوية متفقة في طبيعة كلية، وهي التي تقتضي الحركة الدورية في الكل، فيفيد المادة الاستعداد المطلق لقبول كل صورة، ومن حيث أن لكل واحد منها طبع خاص، توجب لبعضها استعداداً خاصاً لبعض الصور، ثم تكون الصورة لكل مادة من المفارق، فإذا أصل المادة الجسمية من الجوهر العقلي المفارق، وكونها محدودة الجهات من الأجسام السماوية، واستعدادها أيضاً يكون منها، ويجوز أن يكون لبعضها أيضاً من بعض استعداد للجزئيات كما أن النار إذا لاقت الهواء أفادته الاستعداد لقبول صورة النارية، فتفيض عليه من المفارق، وفرق بين كونه مستعداً وبين كونه بالقوة، إذ معنى القوة أنها تقبل الصورة وتفيضها، ومعنى الاستعداد أن يتزوج صلاحه لقبول إحدى الصورتين على الخصوص، فتكون القوة على وجود الشيء وعدمه بالسواء، والاستعداد للوجود وحده بأن تشير إحدى القوتين أولى من الأخرى، كما أن مادة الهواء قابلة للصورة النارية والمائية بالسواء، ولكن غلبة البرد يجعلها لقبول صورة المائية أولى، فينقلب ماء بقبول صورة المائية من المفارق عند استفادة الاستعداد من السبب المبرد، ولمثل هذا كانت المادة المعاورة للجسم المتحرك على الدوام أولى بصورة النار، لمناسبة الحركة للحرارة، والمادة التي هي أولى بالسكنون كانت هي بعيدة منه، فعلى هذا الوجه يكون وجود هذه الأجسام القابلة للكون والفساد، أعني العناصر فقد ظهر من هذا سبب الاستعداد الأول الذي للهينول، بالإضافة إلى الصور كلها، ثم سبب استعدادها الخاص، بالإضافة إلى الطيائع الأربع، ثم يحدث بامتزاج هذه العناصر أحجام أخرى، أولاً حوادث الجو من البحار والدخان والشهب وغيرها، وثانيها المعادن، وثالثها النبات، ورابعها الحيوان. وأآخر ربتهما الإنسان وكل هذا يحصل بامتزاج العناصر، فمن امتزاج صورة المائية والهينولية يحدث البحار، ومن امتزاج النارية والترابية يحدث

لصورة الفرس لا تقبل صورة الإنسان البة، ولذلك لم يلد فرس إنساناً قط، وإذا تفاوتت في القوة مع اتحاد النوع، أوجبت تفاوتاً في صفة الاستعداد، فتفاوتت صورة النوع الواحد في الكمال والنقصان، فما من حيوان ناقص بعضاً أو صفة، إلا ونقصانه لسبب في رحم أمه، أو في وقت التربية أو في أمر من الأمور المتعلقة به، ويكون ذلك السبب بسبب آخر وكذلك سببه، ولا يتسلل إلى غير نهاية، فترتفي بالآخرة إلى الحركات السماوية، فحصل من هذا أن الخير فائض على الكل من المبدأ الأول بواسطة الملائكة، حتى وجد كل ما كان في الإمكان وجوده على أحسن الوجه وأكملها، فكل ما هو موجود فوجوده كما يتمنى، ولا يمكن أن يكون أتم منه، والمادة التي منها الذباب، لو قبلت صورة أكمل من صورة الذباب، لفاضت من واهبها إذ لا يخل ثمة ولا منع، وإنما هو فياض بالطبع كما يفيض النور من الشمس على الهواء والأرض والمرأة والماء، فيختلف أمره حتى لا يظهر في الهواء ويظهر على الأرض ولا ينعكس منه الشعاع ويظهر في الهواء ويظهر على الأرض ولا ينعكس منه الشعاع، ويظهر في المرأة والماء، وينعكس الإشراق لا لتفاوت جاء من ناحية الشمس، بل لاختلاف استعداد المواد. وينبغي أن يعلم أن الذباب خير من مادة الذباب لو تركت كذلك، ولو لا أنه كذلك لما وجد. فإن قيل نرى الدنيا طافحة بالشرور والآفات والفواحش، كالصواعق والرزايل والطوفانات، وكالسباع وغيرها، وكذا في نفوس الأدميين من الشهوة والغضب وغيرهما، فكيف صدر الشر من الأول أبقدر أم بغير قدر، فإن لم يكن بقدر، فقد خرج عن قدرة الأول ومشيئته شيء فهو ماذ؟ وإن كان بقدر فكيف قدر الشر، وهو خير محسن لا يفيض منه إلا الخير؟ فيقال: لا ينكشف سر القدر إلا بذكر معنى الخير والشر. أما الخير فطلق على وجهين:

(أحدهما) أن يكون خيراً في نفسه ومعناه أن يكون الشيء موجوداً أو يوجد معه كماله، فإذا كان الخير هذا، فالشر في مقابلته عدم الشيء أو عدم كماله،

فالشر لا ذات له، ولكن الوجود هو خير محسن، والعدم شر محسن، وسبب الشر هو الذي يهلك الشيء أو يهلك كمالاته، فيكون شراً بالإضافة إلى ما أهلكه.

(والآخر) أن الخير قد يراد به من يصدر منه وجود الأشياء وكمالها، والأول خير محسن بهذا المعنى، إلا أن الأشياء بهذا الاعتبار أربعة أقسام:

(الأول) ما هو خير محسن، لا يتصور أن يصدر منه شر.

(والثاني) ما هو شر محسن، لا يمكن أن يكون منه خيراً.

(والثالث) ما يوجد منه الخير والشر، ولكن الخير ليس بأغلب.

(الرابع) ما يكون منه الخير أغلب.

(أما الأول) فقد فاض من الأول وهي الملائكة فإنها أسباب للخيرات لا يكون منها شر.

(أما الثاني) لم يوجد منه، وهو ما لا يتصور أن يكون فيه خيراً، بل هو شر محسن.

(أما الثالث) فهو الذي غلب فيه الشر، فحقه أن لا يوجد أيضاً إذ احتمال الشر الكثير لأجل الخير القليل شر وليس بخير.

(أما الرابع) فيعني أن يوجد وذلك مثل النار مثلاً، فإن فيها قواماً عظيماً للعالم، إذ لو لم تخلق لاحتل نظام العالم، وعظم الشر في احتلاله، ولو خلق لكان لا محالة يحرق ثوب الفقير، لو انتهى إليه بصادمات الأسباب، وكذلك المطر إن لم يخلق بطلت الزراعة وخرب العالم، ولو خلق فلابد أن يخرب سطح بيت العجوز إذا نزل عليه، وليس يمكن خلق مطر يميز في نزوله بين موضع وموضع، فلا يقع على السطوح ويقع على الزرع الذي في جواره، فإن هذا فعل من مختار وصورة الماء بمحردها، من غير امتناع لا تقبل صورة الحياة، ولو مزج بغيره وجعل حيواناً لكان لا يحصل منه فائدة الماء بكمالها، كما لم يحصل من هذه الحيوانات، فالمفید للخير بين

أن يخلق المطر خير العالم، ولا يعبأ بالشر النادر الذي يتولد منه، ويلزمه بالضرورة وبين أن لا يخلق المطر، ليصير الشر عاماً. وإذا قوبل هذا بذلك علم قطعاً أن الخير في أن يخلق ومن هذا خلق (رجل والمربي والسار والماء والشهوة والغضب) فإن هذه أمور لو لم تكن، لبطل بسبب فقدتها خير كثير، ولا يمكن خلقها إلا ويلزم منها شر قليل، وعلم أن ذلك مما يلزم منه مرضي به، فالخير مرضي به بالذات، والشر مرضي به بالعرض، ومرضي بالعرض وكل بقدر، فإن قيل كان ينبغي أن يخلق بحيث يكون خيراً محضاً، فيقال معنى هذا السؤال أنه كان ينبغي أن لا يخلق هذا القسم، لأن القسم الذي هو خير محض فقد وجد، وبقي في الإمكان ما لا يتم محض خير، ولكن يكثراً خيراً ويقل شر، وكان الخير في وجوده لا في عدمه، فلو لم يكن كذلك لم يكن هذا القسم، فمعنى السؤال أن النار ينبغي أن يخلق بحيث لا يكون ناراً، وزحل بحيث لا يكون زحلاً وهو محال، فإن قيل فلما قلتم إن الشر قليل؟ قلنا لأن الشر عبارة عن ال�لاك والنقصان، ومعناه عدم ذات أو عدم صفة ذات هو كمال بالذات، وهذا يستحيل في حق الملك والملك كما سبق، ولا يوجد هذا إلا من حيث توجد الصور المتضادة، وهي العناصر إذ عدم بعض الصور بعضها لتضادها لا محالة، فلا يكون ذلك إلا في الأرض، ولو كان الشر عاماً في كل الأرض لكان قليلاً، إذ كل الأرض قليلاً بالإضافة إلى الوجود، فكيف والسلامة غالبة؟ وإنما توجد هذه الشرور في حق الحيوانات وهي أقل ما في الأرض، ثم لا يوجد إلا في أقل الحيوانات إذ أكثرها يسلم، والذي لا يسلم فإنه في أكثر أحواله يسلم، فلا يخفى أنه نادر بالإضافة إلى الخير، وعلى الجملة فكل هذا لا يرجع إلا إلى فساد أحوال الذات، والخوف من عدم الذوات؛ حيث يتصور الخوف أشد من الخوف من عدم الصفات.

فالشر هو عدم، وإدراك العدم هو الألم، والخير هو الكمال، وإدراكه هو اللذة، فقد اتضح كيفية صدور هذه الموجودات من الأول، وكيفية ترتيبها وكيفية دخول الشر فيها، وكيفية دخوله تحت القضاء والقدر، وإنما منع من ذكر سر القدر

لأنه يوهم عند العوام عجزاً، فإن الصواب في أن يلقى إليهم أن الأول قادر على كل شيء، ليوجب ذلك تعظيمها في صدورهم، فلو فصل وقيل لا بل هو قادر على كل ممكناً، وقسمت الأمور إلى ممكناً وغير ممكناً، وقيل إن خلق النار بحيث يطبخ به الطبيخ، ويذاب به الجواهر، ولكنه لا يحرق حطب الفقير إذا وقع في داره غير ممكناً، لظنوا أن ذلك عجز، بل لو قيل لبعضهم إنه لا يقدر على خلق مثل نفسه، ولا على الجمع بين السواد والبياض، لظن ذلك عجزاً - فهذا هو سر القدر على ما قيل، والله أعلم بالصواب.

(تم القسم الثاني ويليه القسم الثالث وهو في الطبيعتين)

## (الفن الثالث في الطبيعيات)

قد ذكرنا أن الموجود ينقسم إلى جوهر وعرض، والعرض ينقسم إلى ما يفهم من غير إضافة إلى الغير كالكمية والكيفية، وإلى ما لا يفهم إلا بالإضافة وهو متفرع على الجوهر والكيفية والكمية، وأن العلم بالجوهر والعرض وأحكام الوجود من الإلهيات، وأن التقسيم ينزل منه إلى الكمية التي هي موضوع الرياضيات، وإلى ما يتعلق بالمواد تعلقاً لا يقبل التحرير عنها في الوهم والوجود، وهو موضوع نظر الطبيعيات فإنه يرجع إلى النظر في جسم العالم من حيث وقوعه في التغير والحركة والسكن، فينحصر مقصوده في أربع مقالات:

(واحدة) فيما يلحق سائر الأجسام وهي أعمّ أمورها كالصورة والهيولى والحركة والمكان.

(والثانية) فيما هو أخصّ منه وهو نظر في حكم البسيط من الأجسام.

(والثالثة) النظر في المركبات والمتزجات.

(والرابعة) النظر في النفس النباتي والحيواني والإنساني وبها يتم الغرض.

(المقالة الأولى) فيما يعم سائر الأجسام وهي أربعة: الصورة والهيولى إذ لا ينفك عندهما حسّم، وقد ذكرناهما. والحركة والمكان فلابد الآن من ذكرهما (القول في الحركة) ولابد من بيان حقيقتها وبيان أقسامها. أما الحقيقة فالمشهور أن الحركة تطلق على الانتقال من مكان إلى مكان فقط، ولكن صارت باصطلاح القوم عبارة عن معنى أعم منه، وهو السلوك من صفة إلى صفة أخرى تصرّا إليه على التدريج. وبيانه أن كل ما هو بالقوة وأمكن أن يصير بالفعل ينقسم إلى ما يصير بالفعل دفعة واحدة كالأيام يسود دفعه وكالمظالم يستثير دفعه استنارة مستقرة واقفة لا تزيد، وإلى ما يصير بالفعل تدريجاً فيكون له بين القوة الحضة، وبين الفعل الحض سلوك ويتدرج في الخروج من القوة إلى الفعل، ولا يكون هو محض القوة لأنه ابتدأ في التزوج منها ولا محض الفعل فإنه لم ينته بعد إلى الحد الذي هو المقصود

## (قسمة أولى للحركة)

ولا تقع الحركة من جملتها إلا في أربعة (الحركة المكانية والانتقال في الكمية وفي الوضع وفي الكيفية) أما المكان فلا يتصور منه الانتقال دفعة، إذ المكان قابل للانقسام، والجسم كذلك فإنما يفارق مكانه جزأً بعد جزء ويقدم البعض منه على البعض. لا يتصور إلا كذلك ففي الكون في المكان حركة، وكذا في الوضع وهو الانتقال من الجلوس إلى الاضطجاع، وكذا الانتقال من الكمية بأن يكبر الشيء أو يصغر، وكأن كل واحدة من حركة الوضع والكمية أيضاً لا يخلو عن الحركة المكانية. وأما الكيفية فيجوز فيها الانتقال دفعة كمالاً لو اسودَ دفعة، ويجوز فيه الحركة وذلك بأن يسود تدريجاً. وأما الانتقال في الجوهر فلا يتصور فيه الحركة فالماء يستحيل هواء دفعة، والنطفة تستحيل إنساناً دفعة، وبرهانه أنه إذا ابتدأ في التغير فلا يخلو إما أن يبقى النوع الذي كان أو لم يبق، فإن بقي فهو بعد غير زائل عما كان عليه إذ هو إنسان مثلاً، ولا يتصور تفاوت في الجوهر، فلا يكون إنسان أشد إنسانية من آخر بخلاف السواد وإن زال النوع بالكلية فهو زائل بالكلية، فإذا الجوهريّة تغيرت بها عن النوعية، والاستحالة من النوع مزيلة للنوع، فإن كان النوع باقياً كانت الاستحالة في العرض لا في الفصل والجنس، أعني أنه لا في الحد والحقيقة، والحركة المستديرة حركة في الوضع لا في المكان لأنها لا تفارق المكان، بل تدور في مكان نفسها، والسماء الأقصى ليس له مكان كما سيأتي وهي متحركة. وأما الكمية فيتصور فيها حركة (إحداهما) بالغذاء وهو النمو والذبول (والآخر) بغير غذاء وهو التخلخل والتكافث والنمو بالغذاء هو أن يستمد الجسم المغذى من جسم آخر قريب منه بالقوة فيتشبه به بالفعل وينمو به الجسم إلى تمام الشوء. والذبول هو أن ينقص الجسم لا بسبب تخلخل أجزاءه، بل بسبب فقد غذاء يسدّ مسد ما يتحلل منه وإنما يحتاج إلى الغذاء جسم يتحلل منه على الدوام شيء

بسبب احتفاف<sup>(١)</sup> الهواء المحيط به لرطوبته، وبسبب إذابة الحرارة الغريزية إياه فيكون الغذاء حابراً لما يتحلل منه دائماً. وأما التخلخل فهو أن يتحرك الجسم إلى الزيادة من غير مدد من خارج، ولكن يكبر في نفسه من غير أن يقبل شيئاً من خارج لأن يقبل مقداراً أكثر من مقداره الأول كالماء يسخن فيكبر فإذا سدّ رأس الإناء لم يتسع له فينكسر، وكالطعام في البطن يتتفاخ ويتبخر فيعظم مقداره فيكبر البطن بحسبه متتفاخاً، وإذا بان أن الهيولي ليس لها مقدار بذاتها وأن المقدار عرضي لها لم يكن بعض المقادير أولى بها من بعض، حتى يتعين لها قبول مقدار مخصوص، بل لا يستحيل أن تقبل أقل وأكثر، وإن لم يكن ذلك جزافاً وكيف كان ولا إلى حد معلوم، وأما التكافث فهو حركة إلى النقصان لقبول مقدار أصغر من غير إيانة شيء منه كالماء إذا جمد صار أصغر.

(١) احتفاف وفي نسخة احتفاف.

## (قسمة ثانية للحركة باعتبار سببها)

الحركة تقسم إلى مستديرة كحركة الأفلاك وإلى مستقيمة كحركة العناصر. والمستقيمة تقسم إلى ما هو إلى المحيط عن الوسط ويسمى خفة، إلى ما هو إلى الوسط ويسمى ثقلًا، وكل واحد ينقسم إلى ما هو إلى الغاية كحركة التار إلى المحيط والأرض إلى المركز، وإلى ما هو دونه كحركة الهواء من الماء إلى ما فوقه وكحركة الماء من الهواء إلى ما فوق الأرض، فالحركة باعتبار الوسط تلخص حركات حركة على الوسط وهي الدورية، وحركة عن الوسط، وحركة إلى الوسط (القول في المكان) القول في المكان طويل ووجيزه إن له بالاتفاق أربع خواص:

(أحددها) أن الجسم يتنتقل منه إلى مكان آخر ويستقر الساكن في أحدهما.

(والثاني) أن الواحد منه لا يجتمع فيه اثنان فلا يدخل الخل في الكوز ما لم يخرج الماء ولا يدخل الماء ما لم يخرج الهواء.

(والثالث) أن فوق وتحت إما يكونان في المكان لا غير.

(الرابع) أن الجسم يقال: إنه فيه فهذا غلط من ظن أن المكان هو الهيولى لكون الهيولى قابلاً لشيء بعد شيء، كما أن المكان كذلك وهو خطأ لأن الهيولى هو قابل للصورة والمكان عبارة عما يقبل الجسم لا الصورة، وظن فريق أنه الصورة لأن الجسم يكون في صورة غير مفارقة له وهو غلط، لأن الصورة لا تفارق عند الحركة وكذا الهيولى والمكان يفارق بالحركة. وقال فريق: مكان الجسم هو مقدار بعد الذي بين طرفي الجسم، فمكان الماء هو الذي بين طرفي مقرع الكوز، وهو الذي يشغل الماء، ثم اختلف هؤلاء، فقال فريق: يستحيل تقدير هذا بعد حالياً، بل لا يكون إلا ملاء. وقال أصحاب الخلاء: يجوز أن يفرغ هذا بعد عن جسم عليه لا يكتبوا خلاء وراء سطح العالم لا نهاية له، وأثبتوا في داخل العالم خلاء أيضاً ولابد من إبطال تقدير إمكان الخلاء.

(أما المذهب الأول) وهو أن المكان هو بعد فإنما يستقيم لو فهم أن بين طرفي الكوز بعضاً يستوي بعد الماء الذي فيه، أو الهواء فعند ذلك يكون مكاناً للماء

## (قسمة ثالثة للحركة)

الحركة تقسم إلى مستديرة كحركة الأفلاك وإلى مستقيمة كحركة العناصر. والمستقيمة تقسم إلى ما هو إلى المحيط عن الوسط ويسمى خفة، إلى ما هو إلى الوسط ويسمى ثقلًا، وكل واحد ينقسم إلى ما هو إلى الغاية كحركة التار إلى المحيط والأرض إلى المركز، وإلى ما هو دونه كحركة الهواء من الماء إلى ما فوقه وكحركة الماء من الهواء إلى ما فوق الأرض، فالحركة باعتبار الوسط تلخص حركات حركة على الوسط وهي الدورية، وحركة عن الوسط، وحركة إلى الوسط (القول في المكان) القول في المكان طويل ووجيزه إن له بالاتفاق أربع خواص:

(أحددها) أن الجسم يتنتقل منه إلى مكان آخر ويستقر الساكن في أحدهما.

(والثاني) أن الواحد منه لا يجتمع فيه اثنان فلا يدخل الخل في الكوز ما لم يخرج الماء ولا يدخل الماء ما لم يخرج الهواء.

(والثالث) أن فوق وتحت إما يكونان في المكان لا غير.

(الرابع) أن الجسم يقال: إنه فيه فهذا غلط من ظن أن المكان هو الهيولى لكون الهيولى قابلاً لشيء بعد شيء، كما أن المكان كذلك وهو خطأ لأن الهيولى هو قابل للصورة والمكان عبارة عما يقبل الجسم لا الصورة، وظن فريق أنه الصورة لأن الجسم يكون في صورة غير مفارقة له وهو غلط، لأن الصورة لا تفارق عند الحركة وكذا الهيولى والمكان يفارق بالحركة. وقال فريق: مكان الجسم هو مقدار بعد الذي بين طرفي الجسم، فمكان الماء هو الذي بين طرفي مقرع الكوز، وهو الذي يشغل الماء، ثم اختلف هؤلاء، فقال فريق: يستحيل تقدير هذا بعد حالياً، بل لا يكون إلا ملاء. وقال أصحاب الخلاء: يجوز أن يفرغ هذا بعد عن جسم عليه لا يكتبوا خلاء وراء سطح العالم لا نهاية له، وأثبتوا في داخل العالم خلاء أيضاً ولابد من إبطال تقدير إمكان الخلاء.

(أما المذهب الأول) وهو أن المكان هو بعد فإنما يستقيم لو فهم أن بين طرفي الكوز بعضاً يستوي بعد الماء الذي فيه، أو الهواء فعند ذلك يكون مكاناً للماء

ال شيئاً. أما بطلان الثاني وهو إبطال الخلاء فما ذكرنا أيضاً كفاية لأن فيه قوله  
بتدخل الأبعاد ولكننا نزيد أدلة:

(الأول) إن الخلاء إنما يقع في الأوهام من الهواء لأن الحس لا يدركه، فيظن  
الإنسان أن الكوز الذي لا ماء فيه فارغ حال، فينغرس في الأوهام تصور الخلاء فإن  
ما توهّمه أرباب الخلاء هو شيء مثل الهواء لأن له مقداراً مخصوصاً وهو قائم بنفسه  
وهو منقسم، ونحن لا نريد بالجسم إلا ما وجد فيه هذه الصفات، وبهذا الاعتبار  
كان الهواء جسماً فالخلاء ليس عندما محسناً فإنه يوصف بأنه صغير وكبير ومسلس  
ومربع ومستدير، وأن هذا الخلاء يتسع للذراعين من الملاء لا أكثر منه، ولو كان أقل  
منه فلا يطابقه والنفي المحسن لا يوصف بمثل هذه الأوصاف فهو موجود قائم بنفسه  
ليس بعرض ولهم مقدار ويقبل القسمة، ونحن لا نعني بالجسم إلا هذا بدليل الهواء.

(الثاني) إنه لو كان الخلاء موجوداً لكان الجسم فيه غير ساكن ولا متحرك  
وال التالي محال، فالمقدم خال. وإنما قلنا: إن السكون في الخلاء محال لأن السكون إما  
أن يكون بالطبع أو بالقصر، فإن فرض سكون الجسم في جزء من الخلاء بالطبع فهو  
محال، لأن أجزاء الخلاء متشابهة لا اختلاف فيها، وإن فرض بالقصر فما يكمن  
بالقصر إذا كان له موضع آخر ملائم على خلاف ما هو فيه، وإذا انتفى الاختلاف  
انتفى الافتراق في حق الطبيع والقصر بعد الطبيع، وأما الحركة في الخلاء فهو أيضاً  
محال بدللين:

(أحدهما) ما ذكرنا فإنه إن كان بالطبع فكأنه يطلب موضعاً مختلفاً لما كان  
فيه ولا اختلاف فيه وكذا القصر.

(والثاني) إنه لو كان في الخلاء حركة لكان في غير زمان وهو محال فالمقدم  
محال ووجه استحالته ما قد سبق أن كل حركة ففي زمان لأن كونه في الجزء الأول  
قبل كونه في الثاني لا محالة وإنما لزم هذا المحال لأن الحجر يتحرك إلى أسفل في الهواء  
أسرع من أن يتحرك في الماء، لأن الهواء أرق ومانعه ودفعه أقل، ولو صار الماء ثخيناً

أو الهواء وذلك ليس بعلوم، فإن المشاهدة ليست تدل إلا على بعدي الجسم الذي في  
الكوز، فاما بعدي آخر مداخل له فلا. فإن قيل: لو قدرنا خروج الماء من غير دخول  
الهواء لبقي البعد بين الطرفين فهذا ليس بمحنة، وإن كان صادقاً لأنه بناء على محال،  
إذ يستحيل أن يخرج الماء من غير دخول الهواء، والصادق إذا ابتنى على محال لم يكن  
صادقاً دون ذلك المحال، فإنك لو قلت: الخمسة لو انقسمت بمتباين لكان زوجاً  
 فهو صادق، ولكن لا يجوز أن يتوصل به إلى أنه زوج، فكذلك لو خلا الكوز لكان  
فيه بعد ولكن المقدم محال فال التالي لا يلزم منه، فهذا من حيث المطابقة لفهم ما  
قالوه. وأما البرهان على استحالته فهو أن بعدي الجسم بين طرفي الكوز معلوم فإن  
فرض بعدي آخر فقد دخل في بعدي الجسم، والأبعاد يستحيل تداخلها بدليل أن  
الأجسام لا تتدخل وليس ذلك لكونها جوهرأً لأن البعد عند هؤلاء قائم بنفسه فهو  
جوهر، ومع هذا دخل في الجسم، ولا لكونه بارداً أو حاراً أو غيره من الأعراض، إذ  
لو كان كذلك لجاز التداخل عند عدم تلك الصفة، فلا سبب له إلا أنه ذو بعدي  
والأبعاد لا تتدخل، ومعنى أن ما بين طرفي الصندوق مثلاً ذراع من الهواء وهذا  
الجسم أيضاً ذراع فلو دخل فيه دون خروج الهواء لكان قد صار الذراعان ذراعاً واحداً  
واحداً مع وجود الجسمين المذكورين، ويستحيل أن يصير ذراعان ذراعاً واحداً  
وكما يستحيل هذا في ذراع هو هواء يستحيل في غيره، فإذاً لا يتدخل بعدهان فإنه  
إن أريد بالتدخل أن أحدهما انعدم وبقي الآخر فهذا انعدام، وإن أريد بقاؤهما  
جميعاً رجع إلى أن ذراعين ذراع واحد وهو محال، ولأنه إذا قدر البعدان جميعاً  
موجودين فهم يعرفان الثنائية. والدليل الذي أبطل دعوى سوادين في محل واحد  
يبطل هذا فإن الثنائية لا تفهم إلا بعد مفارقة الواحد الآخر بعَرَض من الأعراض  
كما سبق برهانه، فإذا تدخل البعدان جميعاً وأحدهما لا يفارق الآخر فاي فرق بين  
قول القائل أن هبنا بعدين وبين قوله ثلاثة أبعاد وأربعة أبعاد وهذا محال، ولا يجوز  
الفرق بوصف كان موجوداً وعدم حالة التداخل لأن المدعوم لا يوقع التفرقة بين

بدقيق أو غيره لصارت حركة الحجر فيه أبطأ أيضاً لما يحصل فيه من المانعة والدفع، فنسبة الحركة إلى الحركة في السرعة والبطء كسبة الرقة إلى الشحانة في المانعة والدفع، فإذا فرضنا حركة في خلاء مائة أذرع مثلاً في ساعة، ثم فرضنا حركة ذلك الجسم مع تقدير وجود الهواء أو الماء في تلك المسافة فلابد أن يكون أبطأ، فليقدر أنه في عشر ساعات، فلو قدرنا الماء بشيء بدل الماء أرق منه إلى حد يكون نسبة في المانعة إليه العشر، ف تكون الحركة في ساعة فيؤدي إلى مساواة الحركة مع وجود أصل المانع للحركة في الخلاء مع عدم المانع، وإذا كان التفاوت في قدر المانع يوجب التفاوت في الحركة، فالتفاوت في وجود المانع وعدمه كيف لا يوجد، وهذا برهان قاطع يثبت ما ذكرنا من لزوم اشتمال كل جسم على ميل فيه.

(الثالث) وهو من العلامات الطبيعية على إبطال الخلاء أن الطاس من الحديد إذا ألقى على الماء لم يغص فيه، ولا سبب له إلا أن الهواء متثبت بمقعره، فإنه لو غاص الطاس فالهواء لا يساعدته حتى يحصل في حيز الماء، لأنه يطلب الصعود من حيزه، ولو انفصل عنه واستمسك في حيزه وغاص الطاس حصل خلاء بين سطح الطاس وسطح الهواء المنفصل وهو محال، وعلى هذا بنيت السفينة، ولذلك لو خرج الهواء من الطاس أو السفينة وملأ الماء لرسب، وكذلك كوبه الحمام تخرج الهواء بالملمس فينجذب معه بشرة المخجوم لأنه لو لم ينجذب لحصل خلاء وهو محال، وكذلك سرقة الماء يتماسك الماء فيها مع التكيس لذلك فلو خرج الماء لم يجد في أسفل السرقة ما يستخلقه فيخلو ويستحيل وجود الخلاء، وإنفصال سطح الأشياء بعضها من بعض من غير خلف، وكذلك القارورة قد توضع على الأهالون وضعاً مهندماً ثم يرتفع الأهالون برفعها إلى غير ذلك من جملة الحيل التي بنيت على استحالة الخلاء، فإن قيل: ما حقيقة المكان؟ قيل: ما استقر عليه رأي أرسطاطاليس هو الذي أجمع عليه الكل، وهو أنه عبارة عن سطح الجسم الحاوي أعني السطح الباطن المماس للمحروى لأن العلامات الأربع المذكورة موجودة فيه، وكل ما

ووجدت فيه تلك العلامات فهو مكان فقد وجدت في السطح الباطن من الجسم الحاوي فهو مكان ولم يوجد في صورة ولا في هيولى ولا غيره فلا يكون مكاناً، فإذا جملة العالم ليس في مكاناً أصلاً، ولذلك لا يجوز أن يقال: لم اختص بهذا الحيز؟ فلم يكن أرفع منه أو أسفل لأن الخلاء محال، فليس ثمة أرفع وأسفل، وأما النار فمكانها محيط ذلك القمر من الباطن، ومكان الهواء السطح الباطن من النار، ومكان الماء السطح الباطن من الهواء وعلى هذا الترتيب ينبغي أن نعتمد.

(المقالة الثانية) في الأجسام البسيطة والمكان خاصة لا يخفى انقسام الجسم إلى البسيط والمركّب.

والبسيط ينقسم إلى مالا يقبل الكون والفساد كالسماويات، وإلى ما يقبل كالعناصر الأربع وقد سبق أن السماويات لا تقبل الانحراف ولا الفساد ولا الحركة المستقيمة، ولا تخلو عن الحركة المستديرة وأنها كثيرة وطبعها مختلفة وها نفوس تتصور وتحريك بالإرادة، وكل ذلك سبق في الإلهيات وتزيد هنها أن موادها أعني هيولياتها مختلفة بالطبع ليست مشتركة، كما أن صورها مختلفة لا كالعناصر، فإن موادها مشتركة إذ لو كانت مادتها مشتركة وكانت مادة الواحد منها تصلح من حيث ذاتها أن تتصور بصورة أخرى، ولو كان يتصور ذلك لكان تخصيصها بصورتها بالاتفاق وبسبب اتفاق ملائكته لها، ولا يستحيل أن يفرض ملاقاة سبب آخر فتقبل صورة أخرى فتفسد الأولى وت تكون الثانية، ويلزم منه أن يتحرك الحركة المستقيمة إلى حيز الطبيعة الأخرى وهو محال، والممكن لا يفضي إلى الحال فدلل أنه لا يمكن أن تكون مادتها مشتركة ولا مائلة لمادة العناصر هذا حكم بسائط السماوات. وأما العناصر فندعي فيها أنها لابد وأن تنقسم إلى حار يابس كالنار وحار رطب كالهواء وبارد رطب كالماء وبارد يابس كالأرض، ثم ندعي أن الحرارة والرطوبة والبيوسة والبرودة أعراض فيها لا صور، ثم ندعي أنه يتصور أن تستحيل وتتغير في تلك الأعراض كما يسخن الماء، وأنه ينقلب بعض هذه العناصر إلى بعض،

وأنه يقبل كل واحد مقداراً أكبر وأصغر مما هو عليه، وأنها تقبل الآثار من الأجسام السماوية وأنها لابد وأن تكون في وسط الأجسام السماوية فهذه سبع دعوى:

(الأول) إن هذه الأجسام القابلة للتغير والكون والفساد والتركيب لا تخلو عن الحرارة والبرودة والرطوبة والبيوسة، لأنها إما تكون سهلة القبول للشكل سهلة الترك له وهو المراد بالرطوبة، وإما أن تكون عسرة القبول للشكل أو الاتصال حتى يجوز أن يتصل منها أجزاء وتبقى غير متصلة، فإن كانت سريعة الاتصال عبر عنه بالرطوب مثل الماء والهواء، وإن كانت لا تتصل عند التصال يسمى ذلك يابساً كالتراب والنار، ثم إنها لا تخلو عن الحرارة والبرودة لأنها قابلة للمزاج كما سبأني فلابد أن تتفاعل وأن يؤثر بعضها في بعض وإلا كان مجاورة ولم يكن مزاجاً، وفعلها إما أن يكون بالتفريق ويسمى حرارة أو بالتعقيد ويسمى برودة ولذلك يلحقها الانكسار ولذلك عند شدة امتصاص الرطوبة بالبيوسة، واللين إنما يكون من الرطوبة، والصلابة من البيوسة، واللاملاسة الطبيعية من الرطوبة، والخشونة الطبيعية من البيوسة، فإذاً أصول هذه الطبائع هذه الأربعة وتلتحقها البقية بعدها ولا تخلو هذه الأجسام عن هذه الأربعة. أما الرائحة والطعم واللون فيجوز أن تخلو عنها فلا لون للهواء، ولا طعم للماء، ولا للهواء، ولا رائحة للهواء ولا أيضاً في الحجر، فإذاً الكيفيات الملموسة تكون في الأجسام أولاً وسابقة على المرئية والشمومه والمندوقة والمسومة، فإذاً يكون الاختلاط الأول هذه الطبائع الأربعة، وأما الخفة فإنها مع الحرارة والثقل مع البرودة، وكلما زادت البيوسة مع واحدة من الحرارة والبرودة زادت الخفة والثقل، فالحار اليابس أشد خفة، والبارد اليابس أشد ثقل، وإذا لم يكن بد من اجتماع كيفين لكل جسم كان التركيب أربعة حار يابس ولا شيء أبلغ فيهما من النار وهو البسيط الحار اليابس، وحار رطب وهو الهواء، وبارد رطب وهو الماء، وبارد يابس وهو الأرض، فإذاً المركبات بعدها دونها في هذه المعانى ومقاربها من المركبات ما يغلب فيه هذه الطبائع، ودليل أن الهواء حار بالطبع أنه يتطلب جهة فوق

إذا حبس في الماء، وإذا أُوقد النار تحت الماء وهي تخرج وصار هواء متتصاعداً. نعم الهواء الذي يجاور أبداننا يحس منه البرودة لأنها يستخرج بأبخرة اختلطت به من الماء المحاور له، ولو لا أن الأرض تحمي بالشمس ويحمي بسبيتها الهواء المحاور لها لكان الهواء أبزد من هذا، ولكنه يحمي الهواء المحاور للأرض إلى حد ما فتقل البرودة ويكون ما فوقه أبزد إلى حد ما، ثم يترقى إلى ما هو حار وإن لم يكن مثل النار في الحرارة. وأما الأرض فهو يابس بارد وبرودته من حيث إنها لو تركت بنفسه لكان بارداً، ولو لا البرودة لما كان ثقيلاً كثيراً طالباً جهة تناقض جهة النار في البعد، فإذاً الأجسام البسيطة هذه الأربعة وهي أمهات الأجسام وسائر الأجسام يحصل في امتصاصها.

(الدعوى الثانية) أن هذه الصفات الأربع أعراض وليس بصور كما ظنه قوم، لأن الصورة جوهر وهو لا يقبل الزيادة والقصان والأشد والأضعف، وهذه الأجسام تتفاوت في الحرارة والبرودة، فرب ماء أبزد من ماء وأن صورة الماء لو كانت البرودة وكانت تبطل صورته بالحرارة، وكان يجب أن يفارق مكانه إلى مكان الحار، ولما كان تبقى حقيقة المائية، بل كان يفسد بفساد البرودة ولو كانت صورة الهواء الخفة والحركة إلى فوق لكان إذا حبس في وسط الماء في زق لم يكن الهواء لزوال صورته، فهذه أعراض وإنما صورة العنصر طبيعة أخرى أعني أنها حقيقة حالة في الهيولى لا تدرك في نفسها بالحواس، وإنما المدرك بالحواس من اللون والبرودة والرطوبة أعراض تصدر من تلك الطبيعة، وإنما عرفت بفعلها فإنها تفعل في جسمها السكون في محمله الطبيعي والرد إليه عند المفارقة، ويوجب الميل الذي يغير بالخفة والثقل، ويوجب في كل جسم كيفية خاصة وكمية خاصة، فطبيعة الماء تظهر فيه البرودة، وإذا أزيلت البرودة عنه بالقسر ردتها إليه عند انقطاع القاسر، كما أنه يوجب حركة إلى أسفل مهما رمي إلى فوق قهراً وذلك إذا زالت القوة القاهرة، وكذلك ربما يتغير مقدار الماء بالقهر إلى أصغر وأكبر، فإن زال القهر عاد إلى مقداره

ال الطبيعي فإذاً لكل واحد من هذه الأربع صورة هي حقيقته ووجوده وهذه الكيفيات المحسوسة أعراض.

(الدعوى الثالثة) أن هذه العناصر تقبل الاستحالة والتغير فيجوز أن يصير الماء حاراً أي تحدث صفة الحرارة في نفس الماء، وكذا سائر العناصر وتحدث الحرارة بثلاثة أسباب:

(أحدها) أن يجاوره جسم حار مثل النار فإنها تسخن الماء.

(والثاني) الحركة كما أن اللين يجمي في المخصوص بالحركة، والماء الجاري أحراً من الماء الراكد وإذا حك حجر حمي وظهر منه النار.

(الثالث) الضوء فإنه إذا صار جسماً مضيناً حمي كما أن المرأة الحرّافة تحرق بضمها، وقد حالف قوم في هذا فقالوا: إن الماء لا يجمي والأرض كذلك، وإن الماء لا يبرد فتكلفوا بهذه الأقسام وجهاً فقالوا: إذا جاور الماء النار انفصل من أجزاء النار ما يمترج بأجزاء الماء فيكون الحار أجزاء النار، وبرودة الماء تشير مستورة لكون أجزاء النار غالبة وإلا فهو في نفسه بارد كما كان، ومهما انقطع مدد النار انفصلت منه أجزاء النار وعادت البرودة ظاهرة بعد أن كمنت لا أنها عدلت، فأما الشيء فإنما يجمي بالحركة لأن باطنه لا يخلو عن أجزاء من النار، فالحركة تخرج الأجزاء إلى الظاهر، وأما الضوء فإنه لا يجعل غيره حاراً فإنه ليس بعرض بل هو جسم حار في نفسه وهو لطيف ينتقل من موضع إلى موضع، وإنما تكلفوا هذا لأنهم ظنوا أن هذه الأعراض صور فلم يجدوا وجهاً لزوال برودة الماء مع بقاء صورته، فتكلفوا هذا القول لذلك، وقد أبطلنا هذا الأصل ونتكلم على فساد استبطاطهم في هذه الثالث.

(أما القسم الأول) وهو أن الحركة تخرج أجزاء النار من الباطن فيدل على بطلانه أنه إن كان صحيحاً يجب أن يجمي ظاهره ويرد باطنه بانتقال الحرار من باطنه وليس كذلك، فإن السهم إذا كان نصله من رصاص فرمي ذاب كله، ولو خرجت

الحرارة إلى ظاهره لازداد باطنه انعقاداً وبقي كما كان، كيف ولو كسر ولمس حال حرارته بالحركة وجد باطنه أحراً مما كان قبل ذلك وكذا ظاهره، وكذا الماء إذا حرك في الزق زماناً طويلاً وجد حاراً يجمع أجزاءه حرارة متشابهة في الظاهر والباطن، فدلل أن الحرارة حدثت في جميع الأجزاء ولم تنتقل، فإن قيل: الحركة جعلت أجزاء النار التي كانت فيها حارة بعد أن لم تكن، قيل: فهذا اعتراف بالاستحالة وهو أنها كانت موجودة غير حارة أو ضعيف الحرارة ثم تحدثت. فإن قيل: النصل يذوب عن حرارة النار التي في الهواء لا من حرارة في باطن النصل وكذلك يذوب أجزاءه. قيل: هذا باطل لأن الهواء لا يزيد في الحرارة على النار الصرف، واللات في النار أشد احترافاً من المتحرك فيها بسرعة لأن المؤثر يحتاج إلى زمان حتى يؤثر، فكان المتأثر في الهواء أولى باحترافه من حركة خفيفة فيه. فإن قيل: إذا تحرك فهو بسرعة حركته يجذب نيران الهواء إلى نفسه فيدخل في باطنه فيجتمع فيه نيران كثيرة. قيل: خروج أجزاء النار منها إلى الهواء أسهل من الدخول فيه، فكان ينبغي أن يصير أبداً وأشد انعقاداً لخروج النار منها، فإن النار تدخل في مسامه لا محالة، وتلك المسام يتحمل خروج النار منها كما يتحمل الدخول فيها، بل انفلات النار في موضع غريب أيسر من توجلها في موضع غريب، فإن كانت الحركة تمنع من الخروج فلتمنع من الدخول.

(وأما القسم الثاني) وهو دخول أجزاء النار في الماء والخشب عند المعايرة فذلك لا يمكن إنكاره، إذ يجوز أن يكون الاختلاط أحد الأسباب، ولكن إذا ثبت بما سبق جواز الاستحالة لم يعد أيضاً أن يستحيل في نفسه من غير دخول أجزاء النار فيه.

(وأما القسم الثالث) وهو دعوى كون الشعاع جسماً حاراً فهو باطل بأمور.

(الأول) إنه كان ينبغي أن لو كان حاراً كلهيب النار أن يستر كلما وقع عليه كما يستر النار، ومعلوم أنه يظهر الأشياء ولا يسترها بخلاف النار.  
(والثاني) إنه كان ينبغي أن يتحرك إلى جهة واحدة والضوء يتفسى في سائر الجهات.

(الثالث) أنه كان ينبغي أن يكون وصوله من موضع بعيد أبطأ من وصوله من موضع قريب، ولو أسرج سراج وقت انجلاء كسوف الشمس وصل ضوءهما إلى الأرض في وقت واحد من غير تفاوت.

(الرابع) أنه إذا أشرق البيت من روزنة<sup>(١)</sup> ثم سدَّ فجأة ودفعة واحدة كان ينبغي أن يبقى البيت مضيناً بتلك الأجسام التي كانت فيه إذ منعت من الانفلات بسد الروزنة، فإن زعموا أنه زال ضوءها لما سد الروزنة فهو إذن جسم يقبل الضوء تارة والظلمة أخرى فصار الضوء عرضاً لجسم فلا حاجة إليه، بل ينبغي أن يعترف بالحق وهو أن الأرض يقبل الضوء مرة والظلمة أخرى بمقابلة الشمس ومقارتها.

(الخامس) أن تلك الأجسام إن كانت متفرقة فكيف يتواصل الضوء في جميع الهواء والأرض، وإن كانت متوصلة غير متفرقة فكيف تداخل أجسام الهواء، وإذا لم تداخل كانت متفرقة فكيف يتواصل الضوء على وجه الأرض.

(السادس) أنه لو كان يتخلل من الشمس أو السراج أحسام مضينة وكانت أجزاء الشمس تتخلل وينقص ضوءها في ثاني الحال لفارق الأجزاء المضيئة إليها فإن قدر أن تلك الأجسام لا تخرج منها، بل هي ثابتة فيها ملزمة لها يتحرك معها عند حركتها، وإنما تقع على الأرض مقابلتها فقد تقدم الجواب عنه من موضعين حيث قلنا: إنها كانت تستر ما وراءها، وإنها تكون مداخلة لأجسام الهواء، فينبغي أن لا يكون منها شيء في الهواء لأن جسمًا واحدًا لا يجوز أن يبعد عن الأرض ويقرب

منها فينبغي أن لا يخلو الهواء عنه، فلو أخرج جسم في الهواء لكان يجب أن لا يقع الضوء عليه إذ يستحيل أن يقال: إن الضوء الذي على الأرض علم اعتراض جسم فانتقل إليه.

(السابع) أنه لو كان جسمًا لكان انعكاسه عن الأشياء الصلبة كالحجر لا عن اللينة كالماء، فظهر بهذه العلامات أن الشعاع عرض ومعنى أنه الشمس سبب حدوث عرض فيما يقابلها إذا كان بينهما جسم شفاف ويكون الجسم المستضيء أيضاً سبباً لحدث الضوء فيما يقابلها مرة أخرى بالعكس أو بالانعكاس، ومهما قبل الشيء الضوء وكان قابلاً للحرارة حدث الحرارة فيه وهي عرض آخر.

(الدعاوى الرابعة) أنها تقبل مقداراً أصغر وأكبر من غير زيادة من خارج كما يكثر الماء مرة ويتصغر أخرى، فمهما صار حاراً صار أكبر ومهما برد جمد وصار أصغر وقدره وهو فاتر بينهما وقد سبق أن المقدار عرض في الهيولى، فلا يلزم أن يكون وقفاً على مقدار واحد، ولكن تستدل الآن بالمشاهدة على صحة ذلك فإن الخمر في الدنٌّ يتتفتح حتى يشقة، والقمقة<sup>(١)</sup> التي تسمى الصياحة إذا كانت مشدودة الرأس مملوءة بالماء وأوقدت النار تحتها وانكسرت ولا سبب لذلك إلا أن الماء صار أكبر مما كان، فإن قيل لعله كبر بدخول أجزاء النار فيه. قيل فكيف يمكن دخول أجزاء النار فيه ولم يخرج شيء من الماء، ولو خرج شيء من الماء فدخل بدله لكن كما كان ولم تكسر الصياحة ولو قيل: النار طلبت جهة الفوق بطبعها فلذلك كسرت. قيل: فكان ينبغي أن ترفع الإناء وتتطيره لأن تكسره لأنه ربما يكون الرفع أسهل من الكسر إذا كان الإناء قوياً وكان وزنه خفيفاً، ثم كان ينبغي أن تكسر الموضع الذي تلاقيه ولكن السبب فيه أن الماء ينبعط في جميع الجوانب

(١) القمقة: وعاء من خراسن له عروتان جمع (نماقم) ما يسخن فيه الماء وغلوه ويكون ضيق الرأس وقد يكون من الخزف الصبي.

فيدفع سطح الإناء من كل جانب، فينتفق الموضع الذي كان هو أضعف من الإناء من أي جانب كان، فإذان المقدار عرض يزيد وينقص، والطبيعة المقتضية للمقدار لا تزول، ولكن تقبل عرضاً مخصوصاً ما لم يكن قاسراً، فإن وجد قاسراً فربما قسر فعلها عن غاية مقضاه.

(الدعوى الخامسة) إن هذه العناصر الأربعية يستحيل بعضها إلى بعض فينقلب الماء أو ناراً والماء هواء، أو أرضاً وكذلك باقيها وقد أنكر هذا قوماً وبرهانه المشاهدة وهو أن منفخ الحدادين لو نفخ فيه زماناً متطاولاً نفخاً قوياً حمي ما فيه من الهواء واحترق وصار ناراً ولا معنى للنار إلا هواء محترق، ولو ركب كوز من الزجاج مثلاً في وسط الثلوج تركيباً مهندماً برد الهواء الذي في داخله واستحال الماء واجتمع قطرات على سطحه، فإذاً كثرة اجتمعت في أسفله وليس ذلك بدخول الماء فيه من المسمى فإن الماء الخارج لا ينقص، ولو كان بدل البارد ماء حار كان أولى بالدخول من المسمى، وذلك لا يوجد مع الحار وإنما يوجد مع البارد المفرط أو الثلوج، وأيضاً لو كان ذلك بدخول الماء وكانت قطرات لا توجد إلا في الموضع الذي فيه الماء وهي قد توجد على طرف من الكوز هو أعلى من الثلوج، وقد شوهد في البلاد التي بردتها مفرط استيلاء البرد على الهواء الصافي القريب من الأرض في وقت الضحى وانقلابه ثلجاً وسقوطه إلى الأرض حتى اجتمع منه شيء كثير من غير غيم.

وأما استحالة الماء هواء فهو ظاهر عند إيقاد النار تحته وتصاعد البحار هواء، فاما استحالة الماء أرضاً فقد شوهد ذلك في قطرات الماء الصافي من المطر إذا وقعت على الموضع التي فيها قوة محجرة معقدة فتتعقد في الحال أحجاراً. وأما استحالة الحجر بالذوبان ماء فيدرك بالتجربة من صناعة الكيمياء وتحليل الأحجار، وهذا كله لأن الهيولي مشتركة ولا يتعين لها صورة من هذه الصور بذاتها، بل تقبل الصور بحسب السبب الذي يلاقيها فإذا تغير السبب تغيرت الصورة، وإنما يحصل استعدادها

لصورة أخرى بمحدث أعراض تناسب تلك الصورة كالماء إذا غليت على الماء فإنه يستعد بها للصورة الهوائية، فلا تزال الحرارة تقوى والصورة المائية باقية إلى أن تتم قوتها فتصير القوة الهوائية أولى منها، فتخلع المائية وتلبس الهوائية من واهب الصور.

(الدعوى السادسة) إن هذه السفليات قابلة للتأثير من السماويات فأظهر الكواكب تأثير الشمس والقمر، إذ بهما يحصل نضج الفواكه ومد البحار، إذ بزيادة القمر تكون زيادة الماء وزيادات الفواكه وأمور أخرى يعرف تفصيلها في الكتب الجزئية، وأظهر آثارها في السفليات الضوء ثم الحرارة بواسطة الضوء، وليس يلزم من ذلك كون الشمس حارة ولو جعلت الحرارة منها بواسطة الضوء، كما أن الشمس إذا سخن الماء حركته إلى فوق بالتبخر، ولا يدل ذلك على أن الشمس متحركة إلى فوق، وكذلك حرارته لا تدل على حرارتها بل للسماويات طبيعة خامسة خارجة عن هذه الطبيعة كما سبق، ولكن هذه الأعراض متعاشرة ومتعايدة ومتضادبة، فالحرارة يلازمها الحركة، والضوء يتلازم مع الحرارة يعني أن أحدهما يعطي الموضوع استعداده لقبول الآخر حتى يفيض الآخر من واهب الصور، فإذاً لا يلزم بالضرورة أن يكون فعل الشيء من جنسه لكن الأغلب أن الحاصل في الجسم من جسم آخر يناسب الفاعل، فالسخونة من النار والبرودة من الماء والضوء من الشمس وفعل الجسم في الجسم تارة يكون بالمحاورة كما أن النار تسخن باللماسة جسماً آخر، والريح تحرك باللماسة جسماً آخر وتارة بال مقابلة، كما أن الأحضر إذا قابل حائطاً في موضع شروق الشمس أو جب حصول حضرة في الحائط مثل العكس، وكما أن الصورة عند المقابلة للمرأة توجب انتباخ مثلها فيها ولو كان مماساً لم توجبه، فكذلك مقابلة المتلون للعين توجب حصول مثل صورته في العين عند البعد، فاما مع الملامسة فلا وليس حقيقة هذا امتداد جزء من المضيء أو خروج صورة من الصور إلى العين أو المرأة فإن ذلك محال، لكن وجود المضيء في مقابلة

الجسم الكثيف سبب لحصول مثل صورته فيه بطريق التحدد مهما توسط بينهما جسم شفاف، وإذا حدث الضوء فيه بسبب استعد للحرارة فصار حاراً ثم رما يستعد بالحرارة للحركة فيتصاعد بخاراً إذا كان ذلك في ماء، والمرأة الحرقة إنما تحرق من حيث أنها مقعرة مخروطة فتقبل النقطة التي هي مركزها الضوء من جميع أجزاء المرأة بالردد والانعكاس إليها فيشتد ضوؤها واستعدادها للحرارة فتشتد حرارتها فتحرق، ولذلك تغلب الحرارة في الصيف لأن ضوء الجسم المضيء إنما يقوى بتمام المقابلة لأنه إنما يفعل بالمقابلة، فإذا كانت المقابلة أشد كان الضوء أكثر والمقابلة التامة إنما تكون على العمود والشمس في الصيف تكون في جانب الشمال قريباً من وسط رؤسنا، ولذلك يكون نهار الصيف أضوء من نهار الشتاء ويكون أحر لا محالة، وفي الشتاء ينحرف العمود ليل الشمس عن سمة رؤسنا إلى الجنوب فيضعف الضوء فتضعف الحرارة، وأعني بالعمود الخط الذي يخرج من مركز الشمس إلى مركز الأرض على زاويتين من الجانبين قائمتين فما يميل عنه لتفاوت الرواية فلا يكون عموداً.

(الدعوى السابعة) إن هذه العناصر ينبغي أن تكون في وسط السماوات ولا يتصور أن تكون خارجة منها ولا يتصور أن يكون لها في داخل السماوات موضعان طبيعيان بل ينبغي أن يكون مكان كل واحد من العناصر واحداً أما إنه لا يجوز أن يكون خارجاً من هذه السماوات فمن حيث إن هذه الأجسام تستدعي جهتين مختلفتين كما سبق لقبوها الحركة المستقيمة، فلا يتصور أن تكون إلا حيث يحيط بها جسم يحدد جهتها، فإن فرضت خارجة عن السطح الأعلى من العالم وليس يحيط بها جسم فهو محال، وإن فرضت سماء أخرى حتى يفرض عالمان متحاوران أو متباعدان هكذا



كان محالاً، لأنه يكون بينهما بعد وهو خلاء والخلاء محال، وأنه يكون ذلك بعد ذا جهتين يتصور بينهما حركة مستقيمة فيحتاج إلى ما يوجب اختلاف الجهة وقد

بينا أن الجسم لا يوجب الجهة من خارج فيحتاج إلى جسم ثالث يحيط بهما ويحيطهما وذلك أيضاً محال، وهو أن يكونا في موضعين يحيطهما بحيط واحد على ما في هذه الصورة مثل جسم القمر وجسم العناصر فإنهما جميعاً في ذلك القمر ومثل ذلك محال، ولهذا نقول: يجب أن يكون مكان العنصر البسيط واحداً لأن لو فرض له مكان طبيعي بين المكانين، ولتكن العنصر الذي فرض له مكانان الماء لكان لا يخلو إنما أن يميل بالطبع إلى أحد المكانين فيكون هو المكان الطبيعي له دون الآخر، أو يقصد بعضه أحدهما وبعضه الآخر وهو محال، لأن الماء بسيط متشابه الأجزاء فيبني على أن تكون حركته متشابهة إذ لا يختص لبعضها حتى يجب أن يفارق البعض الآخر، فالمكان الطبيعي للجسم هو المكان الذي إذا قدر أجزاء ذلك الجسم في مواضع متفرقة وخلقت وطبعها تحركت كلها إلى ذلك المكان واجتمع الجسم كله فيه بجميع أجزائه، فمكان الكل ما يجتمع فيه أجزاء الكل فلا ينافي إلى الحال الذي ذكرناه فقد بان من هذا أن العالم واحد لا يمكن أن يكون إلا كذلك، وإن أجسامه منقسمة إلى ما يستدعي الجهة، وإلى ما يفيد الجهة. فالذي يستدعي الجهة لابد أن يكون في وسط المفید حتى يتميز جهته بالقرب والبعد، وأن المستدعي<sup>(١)</sup> الجهة لابد أن يكون بعضه داخل البعض ولا يجوز أن يكون خارجاً عنه، وكل هذا يبني على أصول هي أن هذه الأجسام بسيطة، وكل جسم بسيط فله شكل طبيعي وهو الكرة، ومكان واحد طبيعي وقد بان أن الخلاء باطل فبني على جموع هذه الأصول تلك النتيجة التي ذكرناها، وإنما قلنا: إن كل جسم فله مكان طبيعي لأنه إذا خلا من القوايس فإما أن يسكن في مكان فنقول: هو المكان الطبيعي له، أو يتحرك فيتوجه إلى الجهة التي فيها مكانه الطبيعي له لا محالة، وإنما قلنا ينبغي

(١) قوله وأن المستدعي الخ في نسخة أخرى (وأن المفید للجهة) فندير.

أن يكون واحداً لما ذكرناه حتى لا يلزم الحال وهو افتراق أجزاء البسيط إذا خلا من الم الدين حتى يتوجه إلى المكانين بعضه إلى ذا وبعضه إلى ذلك فإنه لو توجه إلى أحدهما وترك الآخر فالطبيعي ما توجه إليه.

(المقالة الثالثة) في المزاج والمركبات ولابد فيها من النظر في خمسة أمور:

(النظر الأول) في حقيقة المزاج والمعنى به أن تمتزج هذه العناصر بحيث يفعل بعضها في بعض فتتغير كفيتها حتى يستقر للكل كافية متشابهة ويسمى ذلك الاستقرار امتزاجاً، وذلك أن يكسر الحار من برودة البارد والبارد من حرارة الحار، وكذلك الربط والبابس حتى تصير الكيفيات الحسوسية التي بيان أنها أغراض للصورة متشابهة لتعادلاً بالتفاعل، فاما الصور وهي القوى الموجبة لهذه الكيفيات فإنها تكون باقية ببقاء التفاعل، لأن الصور كلها لو بطلت لكان ذلك فساداً لا مزاجاً، ولو بطلت الصور النارية مثلاً وبقيت الصور المواتية لكان ذلك انقلاب النار هواء لا مزاجاً، ولو لم تغير الكيفيات بتصادم التأثيرات لكان تجاوراً لا مزاجاً وحيث قال أرسطو: إن قوى العناصر باقية في المزاجات فإنه لا يريده بها إلا القوى الفاعلة فإن نفي قوى التفاعل يدل على الفساد، وهو إنما استدل بهذا على أن المزاج ليس بفساد، ثم كيف يقع فساد ولو كانت متكافئة فلا يفسد البعض البعض وإن غلب بعضها بقي الغالب وبطل المغلوب وانقلب إلى الغالب، وعلى الجملة فلا واسطة بين الجوافر والصور جوافر فلا تقبل الزيادة والنقصان فيلزم من ذلك أن يعتقد حقيقة المزاج كما ذكرناه، والمزاج ينقسم في الوهم إلى متعدل وإلى مسائل فالمعدل غير ممكن الوجود إذ لو وجد لكان الجسم غير ساكن ولا متحرك، فإنه إن سكن على الأرض فالأرض غالبة عليه، وكذلك إن سكن في الهواء فإن الهواء يكون غالباً عليه، وإن تحرك من الهواء إلى النار فالنار غالبة عليه، وإن تحرك إلى الأرض فالأرض غالبة عليه، وحقه أن لا يسكن في موضع وأن لا يتحرك إلى موضع وذلك عال.

(النظر الثاني) في الاختلاط الأول بين العناصر التي تقدم القول في صفاتها وبساطتها، فاعلم أن الأرض ينبغي أن تكون ثلاث طبقات.

الطبقة السافلة وهي ما تكون حول المركز مائلة إلى البساطة فتكون تراباً صرفاً وفوقها طبقة تختلط بها رطوبة المياه المنجدبة إليه فتكون طبقة الطين، وفوقها طبقة هي وجه الأرض وينقسم إلى ما يستوي عليه البحار، وإلى ما تكشف عنه فما تحت البحر يغلب عليه المائة، وما ينكشف عنه يغلب عليه البوسسة بسبب حرارة الشمس، والسبب في أن الماء غير محبيط بالأرض إن الأرض تقلب ماء فيحصل في ذلك الموضع وهدة، والماء ينقلب أرضاً فيحصل بسببه ربوة، والأرض صلبة ليست بمشكلة للماء والهواء حتى ينصب بعض أجزائها إلى بعض، فيزيل عن نفسه التفاوت ويشكل بالاستدارة كما يكون ذلك في الماء والهواء فيميل المرتفع منه إلى المنخفض فينكشف بعض الموضع للهواء وهذا هو الذي اقتضته العناية الإلهية، فإن الحيوانات البرية لا بد لها من الاغتناء بالهواء لدوار روحها، ولا بد أن تكون الأرضية غالبة عليها لتكون محكمة ثابتة فلم يكن بد من أن تكشف الأرض للهواء في بعض الموضع ليتم وجود الحيوانات البرية.

وأما الهواء فهو أربع طبقات، الطبقة التي تلي الأرض فيها مائة من البحارات التي ترتفع إليها من مجاورة المياه وفيها حرارة لأن الأرض تقبل الضوء من الشمس فتحمي، فتتدنى الحرارة إلى ما يجاورها وفوقها طبقة لا تخلو عن رطوبة بخارية ولكن تكون أقل حرارة لأن حرارة الأرض لا ترتفع إليها بعدها، وفوقها طبقة هي هواء صاف لأن البحار والحرارة المنعكسة عن الأرض لا يرتفعان إليها وفوقها طبقة فيها دخانية لأن الأدخنة من الأرض ترتفع في الهواء وتقصد عالم الأثير أعني النار، فتكون كالمتشورة في السطح الأعلى من الهواء إلى أن تصاعد فتحرق، وأما النار فإنها طبقة واحدة محرقة لا ضوء لها بل هي كالهواء وألطاف منه، ولو كان لها لون من رؤية الكواكب بالليل، ولكن لها ضوء كما للنيران المشتعلة، ولو كان عال.

الصيف منه غيم، ويجتمع في الليل والشتاء إذا كانت الشمس ضعيفة الحرارة منه أكثر وإن كان ذلك البخار قويًا أو كانت حرارة الشمس ضعيفة أو اجتمع الأمر إن لم تؤثر فيه الشمس فاجتمع ورماً تعين الرياح أيضًا على جمعه بأن تسوق البعض إلى البعض حتى يتلاحق، فمهما انتهى إلى الطبقة الباردة تكافف وعاد ماء وتقاطر ويسري مطرًا، كالبخار يتضاعف عن القدر فينتهي إلى غطائهما وعندما يلاقي أدنى برودة ينزل فينعقد قطرات عليه فإن أدركه برد شديد قبل أن يجتمع ويصير قطرات جمدت وتفرقت أجزاءه ونزل كالقطن المندهف ويسمى ذلك ثلحاً، وإن لم تدركه برودة حتى كان منه قطرات ثم أدركها حرارة من الجوانب فانهزمت ببرودتها إلى بواطتها وتتوفر عليها برد الجو الذي كانت منتشرة فيه وانعقدت سميت حينئذ ببرداً، ولذلك لا يكون البرد إلا في الخريف والربيع فتحتاج البرودة في بواطتها بإحاطة حرارة ما بظواهرها ومهما صار الهواء رطباً بالمطر رطوبة مع أدنى صفاله صار كالمراة فما يحازى له إذا كانت الشمس وراءه يرى الشمس في الهواء كما يراها في المرأة إذا قابلها بها ويشتبك ذلك الضوء بالبخار الرطب فينولد منه قوس قزح، وله ثلاثة لوان ورماً لا يكون اللون المتوسط ويكون مستديراً حتى يكون بعد أجزاء المرأة من الشمس واحداً فإن المرأة إنما ترى الصورة إذا كانت على نسبة مخصوصة من الرائي والمرئي، ويستقصي ذلك في علم المناظر ولا تتم الدائرة إذ لو ثبت لوقع شطراها تحت الأرض إذ الشمس تكون في قها الناظر كالقطب لتلك الدائرة، ويكون مرتفعاً عن الأرض ارتفاعاً قريباً، فإن كان قبل الزوال رئي قوس قزح في المغرب وإن كان بعده رئي في المشرق وإن كانت الشمس في وسط السماء لم يمكن أن يرى إلا قوس صغيرة في الشتاء إن اتفق. والهالة وهي الدائرة المحيطة بالقمر، فإن الهواء المتوسط بين القمر وبين البصر صقيل رطب، فبرى القمر في جزء منه وهو الجزء الذي لو كان فيه مرآة لرأى القمر فيها، ثم الشيء الذي يرى في مرآة من موضع لو كانت مرآيا كثيرة محيطة بالبصر وكانت موضوعة على تلك النسبة لرأى الشيء في

السراج ضوء إنما يحصل من شوب النار الصافية بالدخان المظلم، فيحصل من مجموع ذلك اللون والضوء وإلا فالنار الصافية لا لون لها، وحيث تقوى النار في السراج لا يكون لها لون حتى يظن أنها كالنقبة الحالية ليس فيها إلا حلاء أو هواء، فإنما النار بالحقيقة تلك وإذا حصل لها لون فلكونها مشوبة بالدخان وبالحقيقة فإنما ذلك لون الدهن المحترق لا لون النار أو لون الحطب المحترق، وإنما النار مثل الهواء لا لون لها ولا ضوء لها لأنها شفافة حيث أنها هواء محترق.

(النظر الثالث) فيما يتكون في الجو من مادة البخار ليس يخفى أن الشمس إذا سخن الأرض بواسطة الضوء صعدت من الرطب بخاراً ومن اليابس دخاناً، ويكون عما يحتبس منها في باطن الأرض المعادن وعما ينفلت منها ويتصاعد في الهواء أمور كثيرة لابد من ذكرها أما ما يتكون من مادة البخار فهو الغيم والمطر والثلج والبرد وقوس قزح والهالة وغير ذلك، فمهما ارتفع من الطبقة الحارة من الهواء إلى الباردة شيء تكافف بالبرد وانعقد به وصار غيمًا لأن البرد أسرع تأثيراً في قلب البخار الحار ماء في الهواء، وذلك للطف البخار بسبب الحرارة أما ترى أنه إذا دخل الشتاء اشتد حمأ الحمام فأظلم هواء الحمام وتكافف البخار لتكافف الغيم، ولذلك يترك الماء وقت العصر في الشمس لتلطف الشمس بخاره مهما أريد تبریده بالشمال ليلاً، وكذلك إذا صب الماء البارد والحار على الأرض في الشتاء كان الحار أسرع حموداً من البارد ويظهر ذلك فيمن يتوضأ بالماء الحار في البلاد الباردة فينحمد في الحال على شعر لحيته، ولا يكون البارد كذلك وهذه الأخبرة إنما تتصاعد من باطن الأرض لما سرى فيها من حرارة الشمس، ولكنها تندد وتقوى على الخروج من مسام الأرض إلا ما يقع تحت الجبال الصلبة فإنها تمنعه من النفوذ إذ تحرى الجبال منها مجرى الإنبيق الذي يمسك البخار، ثم إذا احتبس فيها صار مادة للمعادن، وإذا قوي ثم وجد منفذًا في شعوب الجبال ارتفع منه قدر صالح ثم يختلف فإن كان ضعيفاً بددته حرارة الشمس في الجبال وأحالته هواء ولذلك قل ما يجتمع في نهار

كل واحدة من المرايا، فإذا تواصلت المرايا يرى في الكل فيرى دائرة لا محالة. وأما وسطها فإنما يرى مظلماً لأن البحار المتوسط لطيف فإذا قرب من المضيء انحني وصار لا يرى، وإذا بعد منه صار مرئياً وليس هو كالذرة ترى في الشمس لا في الظل، بل هو كالكواكب تختفي بالنهار وتظهر بالليل فلهذا يرى وسط الدائرة كأنه خال عن الغيم وهذه الدائرة ربما تحصل من مجرد بروادة الهواء وإن لم يكن مطر، إذ يحصل في الهواء بها أدنى رطوبة ولم يكن غبار ودخان يمنع صقالة تلك البرطوة.

(النظر الرابع) فيما يتكون من مادة الدخان وهو الريح والصواعق والشهب والكواكب ذوات الأذناب والرعد والبرق، فإذا تصاعد الدخان ارتفع من وسط البحار لأنه أميل إلى جهة الفرق وأقوى حركة من البحار، فإن ضربه البرد في ارتفاعه ثقل وانتكس وتحامل على الهواء دفعة وحرك الهواء بشدة كتحريك المروحة العظيمة للهواء، فحصلت الريح من ذلك فإنها عبارة عن هواء متحرك، وإن لم يضربه البرد تصاعد إلى الأثير واحتل النار فيه فيكون منه نار تشاهد، وإنما يستطيع بحسب طول الدخان فيسمى كوكباً منقضاً، ثم إن كان لطيفاً فإنما ينقلب ناراً صرفة أو ينطفيء فلا يرى فينمحى لأن الدخان يخرج عن كونه مبصرأً بأن يصير ناراً صرفة وهي النار الحضة أو ينطفئ بالبرد في ارتفاعه فينقلب هواء فيصير شفافاً، فإن كان الملaci لـ البرد المؤثر في الإطماء فإنه يستحيل هواء، وإن قويت النار أثرت في التخلص من شوب الدخان فيستحيل كله ناراً إذ لا يبرد، ثم وإن كان الدخان كثيفاً واحتل ولكن لم يكن يستحيل على القرب بقي ذلك زماناً يرى أنه كوكب ذو ذنب، وإنما يدور مع الفلك إذ النار متشبطة الأجزاء بأجزاء مقرع الفلك فيدور في مشاعتها فيدور هذا الدخان الحاصل في حيزها وإن لم يشتعل، ولكن كان كالفحم الذي انطفت النار المشتعلة فيه فإنه يرى أحمر فيظهر منه علامات حمر في الجو، وبعده ترايه الحمرة فيكون كالفحم الذي امتحن ناره فيرى كأنه ثقبة مظلمة في الهواء، ثم إن بقي شيء من الدخان في تصاعيف الغيم

وبرد صار ريحأً وسط الغيم فتحرك فيه بشدة ويحصل من حركته صوت يسمى الرعد، وإن قوتها حركته وتحريكه اشتعل من حرارة الحركة الهواء والدخان معاً فصارا ناراً مضيئة فيسمى البرق، وإن كان المشتعل كثيفاً عمرياً اندفع تصادمات الغيم إلى جهة الأرض فيسمى صاعقة، ولكنها نار لطيفة تنفذ في الشياط والأشياء الرخوة وتصدم بالأشياء الصلبة كالحديد والذهب فتدليها حتى تذيب الذهب في الكيس ولا يحترق الكيس، وتذيب ذهب الذهب ولا يحترق الشيء ولا يخلو برق عن رعد لأنهما جمياً عن الحركة، ولكن البصر أحد إدراكاً فقد يرى البرق ولا ينتهي صوت الرعد إلى السمع لأن البصر يدرك بغير زمان، والسمع لا يدرك ما لم يتحرك الهواء الذي بين السمع والسموع حتى ينتهي أثره إلى السمع، وكذلك إذا نظر الناظر إلى القصار من بعد رأى حركة قبل سماع صوته بزمان ما.

(النظر الخامس) في المعادن وهي إنما تكون مما يختفي في الأرض من البحار والدخان فتتدرج فتستعد بسبب أمزجتها المختلفة لقبول صور مختلفة يفيض عليها من واهب الصور، فإن غلب الدخان كان الحاصل منه مثل التوشادر والكريت وإنما يغلب البحار في بعضه فيصير كالماء الصافي، والمعقد المتحجر يكون منه الياقوت والبلور وغيرهما، وتتعسر إدراة هذا النوع بالنار ولا ينطرق تحت المطارات فإن الانطلاق والنبوان ببرطوبة لزجة تسمى دهنية، وما فيها من الرطوبة تفت فجمدت وانعقدت، فاما الذي يذوب وينطرق كالذهب والفضة والنحاس والرصاص فهو الذي استحكم امتصاص الدخان منه بالبحار وقلة الحرارة المخفية في جوهرها وبقيت فيها رطوبة ودهنية، وكذلك لكثره تأثير حرارته في رطوبته حتى انكسرت به برودته وامتصحت به الهوائية وبقي فيه شيء من الأرضية مع الهوائية، فهذا يذوب في النار لأن ما فيه من الكريت يعين النار على الإذابة فتسيل الرطوبة ويقصد التصاعد فتجذبها الأرضية المتشبطة به فيحصل من تصاعد ذلك وجذب هذا حركة دورية لا يفرق أجزاءها لاستحكم امتصاصها فإن كان الامتصاص ضعيفاً تصاعد

البخار وانفصل من الثقيل الحاذب إلى أسفل، فإذا كثرت عليه النار ينفصل لانفصال البخار فصار كلسًا كالرصاص، وكلما كانت الدهنية فيه أبعد عن الانعقاد كان قبل للانطراف تحت المطارق وما انعقد ولم يقبل الإذابة إذا طرح عليه الكبريت والزرنيخ وخلطا به وسريا فيه تسارعت إليه الإذابة مثل سحالة الحديد والطلق<sup>(١)</sup> والخارصينا<sup>(٢)</sup>، وكل ما عقده البرودة ألانه الحرارة مثل الشمع، وكلما عقده الحرارة البرد مثل الملح فإنه ينعقد بالحر مع مشاركة من يوسة الأرض فبان الحرارة تعين الرطوبة والبيوسة جيًعا ويزيد فيها، وكل ما كانت المائة فيه غالبة ينعقد بالبرودة، وكل ما غلت فيه الأرضية انعقد بالحرارة، فإذا كان في الشيء أرضية ورطوبة والأرضية أشد مناسبة للحرارة ينعقد بالبرد وتعسر إذابته كالحديد، وتفصيل هذا يستدعي تطويلاً ومنه تفرع صناعة الكيما وصناعات كثيرة سواها.

**(المقالة الرابعة في النفس النباتي والحيواني والإنساني)**  
**(القول في النفس النباتي)** كما أن اختلاط الدخان والبخار يجب استعداداً لقبول صورة المعادن، فكذلك العناصر قد يقع لها امتراج أتم من ذلك وأحسن وأقرب إلى الاعتدال وأبعد من بقاء التضاد في الكيفيات المترحة، فيستعد لقبول صورة أخرى أشرف من صورة الجمادات حتى يحصل فيه النمو الذي لا يكون في الجمادات، وتسمى تلك الصورة نفساً نباتية وهي التي تكون في النجم<sup>(١)</sup> وفي الشجر<sup>(٢)</sup> وهذه النفس لها ثلاثة أفعال:  
 أحدها) التغذية بقوة مغذية.  
 (والثاني) التنمية بقوة منمية.  
 (والثالث) التوليد بقوة مولدة، والغذاء عبارة عن جسم يشبه الجسم المغذى بالقوية لا بالفعل، وإذا وصل إلى المغذى أثّرت فيه القوّة المغذية وهي قوّة محيلة للغذاء تخلع صورته وتكتسّو صورة المغذى فيتشير في أجزائه ويلتصق به ويستمدّ ما تحمل من أجزائه، وأما النمو فهو عبارة عن زيادة الجسم بالغذاء في أقطاره الثلاثة على التّناسب اللائق بالثاني، حتى ينتهي إلى متهي النشوء مع الفاوات الذي يليق به، أعني فيما ينخفض من أجزاء النامي ويرتفع ويستدير ويستطيل، والقوّة التي يليق لها هذا الفعل تسمى منمية، فإن هذه القوى لا تدرك بالحس بل يسندل عليها بالفعل، إذ كل فعل فلابد له من فاعل فيشتّق لها الاسم من الفعل.  
**(القوّة المولدة)** هي التي تفصل جزأ من جسم شبيهاً به بالقوّة لينفصل لقبول صورة مثله كالنطفة من الحيوان والبذرة من الحبوب، ثم القوّة الغاذية لا تزال عاملة

(١) النجم: النبات لا ساق له.

(٢) الشجر: النبات يقوم على ساق.

ذكره تلك الصورة لكان لا يعرفه إذا رأه ثانيةً أنه مضر وذلك الذكر أمر وراء الرؤية والشمّ وسائر الحواس فلو لا أن هذه الحواس الخمس تؤدي ما تدرك من الصور إلى قوة أخرى واحدة جامعة للكل تسمى حسًّا مشتركاً<sup>(١)</sup>، لكننا إذا رأينا شيئاً أصفر لا ندرك أنه حلو ما لم نجد إدراك ذلك المذوق أولاً، أعني العسل فإن العين لا تدرك الحلاوة والمذوق لا يدرك الصفرة فلابد من حاكم يجتمع عنده الأمران حتى يحكم بأن الأصفر حلو، وليس هذا الحكم للمذوق ولا العين وإنما ذلك لقوة أخرى باطنية ليست واحدة من الحواس الظاهرة، ولو لا وجود قوة باطنية لم تكن الشاة تدرك العداوة من الذئب فتهرب منه، فإن العداوة لا ترى، وهذه مجتمع القوى ولا بد من تفصيلها.

إلى آخر العمر ولكن تضعف في آخره لعجزها عن سد ما تخلل لضعفها عن إحالة جسم الغذاء.

(وأما القوة المممية) فإنها تفعل إلى وقت البلوغ وكمال النشوء ثم تقف فإذا وقفت النامية من حيث الزيادة في المقدار لا من حيث الزمان انتهت المولدة وقويت.

(القول في النفس الحيواني) فإن اتفق مزاج أقرب إلى الاعتدال وأحسن مما قبله استعد لقبول النفس الحيواني، وهو أكمل من النباتي إذ فيه قوى النباتي وزيادة قوتين (إحداهما) المدركة (والآخر) المحركة فإن الحيوان عبارة عما يدرك ويتحرك بالإرادة وهاتان قوتان هما والنفس واحدة فترجعان إلى أصل واحد ولذلك يتصل فعل بعضها بالبعض، فمهما حصل الإدراك ابعت الشهوة حتى يتولد منها الحركة إما إلى الطلب وإما إلى الهرب. والقوة المحركة لابد لها من الإرادة، ولا تكون الإرادة إلا من الشهوة.

والنروع إما أن يكون إلى الطلب ويحتاج إليه لطلب الملائم الذي به بقاء الشخص كالغذاء أو بقاء النوع كالجماع ويسمى هذا النوع من النروع قوة شهوانية. وإنما أن يكون إلى الهرب والدفع ويحتاج إليه لدفع ما ينافي ويضاد دوام البقاء ويسمى القوة الغضبية، والخوف عبارة عن ضعف القوة الغضبية، والكرامة عن ضعف القوة الشهوانية، وهو محركتان للقوة المحركة المثبتة في العضلات والأعصاب على سبيل البعث والاستحداث على مباشرة الحركة.

فالقوة التي في العضلات مؤقتة والقوة النروعية باعثة آمرة، وأما القوة المدركة فتنتقسم إلى ظاهرة كالحس الخمس وإلى باطنية كالقدرة الخيالية والمتوهمة والذاكرة والتفكير كما سيأتي تحقيقها، ولو لا أن للحيوان قوة باطنية سوى الحواس لكن إذا تصور أكل شيء مثلاً دفعة واحدة استبعده، لا يمتنع منه ثانيةً ما لم يذقه دفعة أخرى بالأكل فإنه أكل في الأول لأنه لم يعرف أنه مضر، فلو لا أنه يقي في

(١) الحس المشترك: هو الإدراك الذي تؤدي إليه المحسوسات وكأنه جامع لها، وهو القوة التي ترسم فيها صور الجزيئات المحسوسة، فالحس الخمسة الظاهرة كالحواسيس لها قطاعي النفس من جهة تدركها، ومحله مقدمة التجويف الأول من الدماغ كأنها عن تشعب منها خمسة أنهار (تعريفات الجرجاني).

## (القول في تحقيق الإدراكات الظاهرة)

أما حس اللمس فظاهر وهو قوة مبئثة في جميع البشرة واللحم يدرك بها الحرارة والبرودة والرطوبة والبيوسة والصلابة واللين والخشونة واللامسة واللمسة والنقل، وهذه القوة تصل إلى أجزاء اللحم والجلد بواسطة جسم لطيف كالحامل<sup>(١)</sup> لها يسمى روحًا، ويجري في شباك العصب وبواسطة العصب يصل، وإنما يستفيد ذلك الجسم اللطيف تلك القوة من الدماغ والقلب كما سيأتي، وما لم تستحيل كيفية البشرة إلى شبه المدرك من البرودة والحرارة أو غيرها لم تكن مدركة، ولذلك لا تدرك إلا ما هو أبدر منه وأسخن، فاما المساوي لها في الكيفية فلا تؤثر فيه فلا تدركه. أما الشم<sup>(٢)</sup> فإنه قوة في زائدتي الدماغ الشبيهتين يعلمي الثديين وإنما تدرك بواسطة جسم ينفعل من الواقع ويتعزز أو يختلط به أجزاء ذي الرائحة وذلك مثل الهواء والماء، وليس يلزم أن يكون أجزاء ذي الرائحة مختلطة بالهواء، بل لا يبعد أن يستحيل الهواء فيقبل الرائحة ويستعد لقوتها من واهب الصور بسبب المحاورة منه لأن تنتقل الرائحة إليه فإن ذلك محال في العرض، وقد بینا استحالة انتقال الأعراض ولو لم يكن اختلاط أجزاء الرائحة بأجزاء الهواء لما انتشرت الرائحة فراسخ وقد حکى اليونانيون أن الرحمة انتقلت برائحة الجيف التي حصلت من حرب وقتت بينهم من مسافة مائة فرسخ إلى المعركة في بلدة لم تكن حواليها رحمة، بل كانت الرحمة منه على مائة فرسخ وذلك بقوة حواس الطير وانفعال المسواء وقوله لرائحة الجيف، وأما البخار المتصاعد من الجيف فلا يمكن أن ينتشر أجزاءه إلى هذا المد.

(١) وما أن تکل حاسة آلة فان آلة اللمس الحامل لها وهو الروح الحيواني الذي يعمل في خدمة الموسس جميعاً ظاهرها وباطنها.

(٢) فإن العلم الحديث يقول: إن الأجسام ذات الرائحة تنشر ذرات من الواقع على شكل جسيمات غازية، فإذا اصطدمت بالغشاء المخاطي لحفرة الأنف حدث بينها وبين المحريرات الشمية تفاعل كيميائي كما في النزق يحمس الماء رائحة معينة.

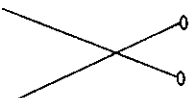
وأما السمع فإنه قوة مودعة في عصبة مفروشة في أقصى الصماخ ممدودة عليه مد الجلد على الطليل وهي تدرك الصوت، والصوت عبارة عن تجوّج الهواء بحركة شديدة يحصل من قرع بعنف أو قلع بحدة، فإن كان من قرع اصطك منه الجسمان وانفلت الهواء بشدة، وإن كان من قلع توجّل الهواء بين الجسمين المنفصلين بشدة وحدث الصوت عند التموج في الهواء، ويصل إلى حيث تصل حركة التموج، فإذا انتهت تلك الحركة إلى الهواء الرأكـد الذي في الصماخ انفعـل بها ذلك الهواء الرأكـد المحاورـل تلك العصبة، وهي مفروشـة على أقصـى الصماخـ فـحدـثـ فـيـهاـ ماـ يـحدـثـ فـيـ جـلـدـ الطـلـيلـ منـ الطـنـينـ فـتـشـعـرـ بـذـلـكـ الطـنـينـ القـوـةـ المـوـدـعـةـ فـيـ تـلـكـ العـصـبـةـ،ـ وـالـحـرـكـةـ تـحدـثـ فـيـ الهـوـاءـ مـوـجـاـ مـسـتـدـيرـاـ كـمـاـ يـحدـثـ المـوـجـ المـسـتـدـيرـ فـيـ المـاءـ إـذـاـ أـلـقـيـ فـيـ حـجـرـ فـتـشـتـرـ مـنـ دـوـاـرـ صـغـارـ وـلـاـ تـرـالـ تـلـكـ الدـوـاـرـ تـسـعـ وـتـضـعـ فـيـ حـرـكـهـ إـلـىـ أـنـ تـنـحـيـ،ـ فـكـذـلـكـ يـحدـثـ فـيـ الهـوـاءـ،ـ وـكـمـاـ أـنـ الطـاسـ إـذـاـ كـانـ فـيـ مـاءـ وـأـلـقـيـ فـيـ حـجـرـ نـشـأـتـ عـنـ دـائـرـةـ إـلـىـ أـطـرـافـ الطـاسـ الـحـيـطـةـ بـالـمـاءـ اـنـصـدـمـ بـهـاـ تـلـكـ الدـائـرـةـ،ـ ثـمـ اـنـعـطـفـتـ إـلـىـ الـوـسـطـ إـلـىـ مـوـضـعـ اـبـدـأـتـ فـيـهـ،ـ فـكـذـلـكـ مـوـجـ الهـوـاءـ إـذـاـ اـنـصـدـمـ بـجـسـمـ صـلـبـ رـعـاـيـاـ اـنـعـطـفـ فـيـكـونـ مـنـ الصـدـىـ وـيـكـونـ بـتـلـاحـقـ الـانـعـطـافـ وـتـرـيـدـهـ دـوـامـ الصـوتـ فـيـ الطـشـتـ وـالـحـمـامـ وـالـصـرـيـخـ تـحـتـ الجـبـلـ.

فاما الذوق فهو بقورة مودعة في العصبة المفروشة على ظاهر اللسان بواسطة الرطوبة اللعابية التي لا طعم لها المبنية<sup>(١)</sup> على ظهر اللسان فإنها تأخذ طعم ذي الطعم وستحيل إليه، وتحصل بتلك العصبة فندر كها القوة المودعة في العصبة، وأما البصر فهو قوة دراكـة للألوان والأشكـالـ مـوـدـعـةـ فـيـ مـلـقـىـ تـحـوـيـفـ العـيـنـيـنـ مـنـ مـقـدـمـ الدـمـاغـ،ـ وـالـإـبـصـارـ هـوـ عـبـارـةـ عـنـ أـخـذـ صـورـةـ المـدـرـكـ أـعـنـيـ اـنـطـبـاعـ مـثـلـ صـورـتـهـ فـيـ الرـطـوبـةـ الجـلـيدـيـةـ مـنـ العـيـنـيـنـ الـتـيـ تـشـبـهـ الـبـرـدـ،ـ وـالـحـمـدـ أـيـ الجـلـيدـ وـهـيـ مـثـلـ المـرـأـةـ فـإـذـاـ قـابـلـهـاـ

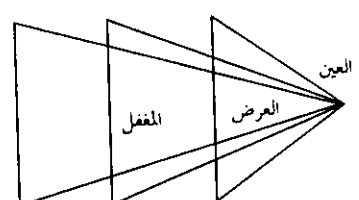
(١) وفي نسخة: المبنية.

متلوٌ انطبع مثل صورته فيها كما ينطبع صورة الإنسان المقابل للمرأة فيها بتوسط جسم شفاف بينهما لا بأن ينفصل من المتلوٌ شيئاً ويمتد إلى العين ولا بأن ينفصل من العين شعاع فيمتد إلى الصورة فإن كليهما محالان في الإبصار وفي المرأة، ولكن يحدث مثل صورته في المرأة وفي عين الناظر، ويكون استعداد حصوله بالمقابلة المخصوصة مع توسط الشفاف.

وأما حصوله فمن واهب الصور وكل إدراك في الحواس الخمس بل وغيرها إنما هو عبارة عن أخذ صورة المدرك فإذا حصلت الصورة الجلدية أفضت إلى القوة البصرية المودعة في ملتقى العصبين المحيوفين النابتين



من مقدم الدماغ على هذه الصورة فأدركته النفس بتوسط الحس المشترك كما سبأته شرحه، ولو كان للمرأة نفس لأدركت ما يقابلها ويحصل فيها مثل صورته، وأما سبب تأثير البعد في أن يرى الصغير كبيراً فهو أن الرطوبة الجلدية كرية ومقابلة الكرة إنما تكون بالمركز فإذا فرضنا سطحًا مستديراً كالترس في مقابلة كرة العين أدركت العين السطح المستدير بانفعال الهواء الذي بين السطح والعين، وانفعال طبقة العين عن الهواء إلى أن ينتهي إلى الروح الباصر، ويكون المتفعل وهو الهواء مخروط الشكل قاعدته سطح المدرك ورأسه ينتهي إلى الروح الباصر، ورأسه زاوية مجسمة هي المدرك بالحقيقة فإذا ازداد سطح المجرى الذي هو قاعدة المخروط بعداً من العين طال المخروط وصغرت زاويةه أعني رأسه الذي ينتهي إلى الحدقة، وكلما بعد سطح



المجرى أعني قاعدة المخروط طال المخروط وبطوله يدق رأسه أي يصغر زاوية المدرك في الحقيقة إلى أن ينتهي من الصغر إلى حد لا تقوى القوة البصرية على إدراكه فيغيب المجرى عن الإدراك وهذه صورته، ولو كان

المجرى غير مستدير لكن أيضاً الهواء المتفعل بينه وبين الحدقة شكلاً مخروطاً يحيط به أضلاع وزواياً بحسب شكل المجرى وينتهي رأسه إلى الحدقة على زاوية أو زوايا، ويستقصي علم ذلك من الكتب الموضوعة في علم المناظر من الرياضيات وفي هذه القدرة كفاية لغرضنا - وهذا الذي استقر عند (أرسطاطاليس) في كيفية الإدراك، وأما من قبله فقالوا: لابد من اتصال بين الحس والمحسوس حتى يحصل الإحساس، قالوا: وإذا استحال أن ينفصل من البصر صورة ويمتد إلى العين فلا بد وأن ينفصل من العين جسم لطيف هو الشعاع ويتصل بالبصر، وبواسطته يحصل الإبصار وهذا محال، إذ متى تسع العين لأجسام تبسط على نصف العالم ونصف كررة السماء فاستبشع هذا طائفه من الأطباء فاحتالوا له وقالوا: إن الهواء المتصل بالعين يحدث فيه الانفعال بسبب خروج شعاع يسير من العين واشتباكه بشعاع الهواء حتى يصيرا كالشيء الواحد في أقل من طرفة العين ويصير مجموعهما آلة في الإبصار وهذا أيضاً محال من وجوهه.

(الأول) إن الهواء إن كان يصير آلة يصر بها حتى يكون هو البصر (الحدقة) مثلاً فحيثند إذا اجتمع جماعة من ذوي الأبصار فينبعي أن يقوى إدراك الضعف البصر الذي معهم فإن شعاعه إن ضعف عن إحالة الهواء فهذه الأشعة الكثيرة اشتربكت بالهواء فيجب أن يستعين الضعف بكثرة أشعة الإبصار كما يستعين بقوة ضوء السراج، وإن كانت الصورة البصرية لا تظهر في الهواء بل في العين ولكن بواسطة الهواء يصل إليها فائي حاجة في خروج الشعاع والهواء متصل بحرم العين والبصر متصل بالهواء فينبعي أن يوصل الهواء الصورة بغير شعاع.

(الوجه الثاني) وهو مبطل لأصل الشعاع وإن الشعاع لا يخلو إما أن يكون عرضًا فيستحيل عليه الانتقال، أو جسماً فيلزم منه محال لأنه إن كان لا يقوى متصلة بالعين ممتدة مثل الخطوط فلا يؤثر في العين ما انفصل عنها، وإن بقى متصلة به فينبعي أن يتفرق ويدرك الشيء متفرقًا وينبعي أن يكون مثل خط ممدد فإذا هبت

ريع أمالته إلى موضع آخر وأخرجته عن استقامته فيحجب أن يرى ما ليس على مقابله بامالة الريع إياه أو يقطع اتصاله فيمنع الرؤية.

(والثالث) أنه لو كان ينفصل من العين مائلاً في البصر لكان يدرك البصر قريباً بعيداً على وجه واحد من غير تفاوت في القدر، لأن الملاقي مطابق للملاقي في الحالين مهما لم يقدر مقابلة في مثل مخروط كما سبق، ولا يمكن أن يقال: إن الشعاع يقع على بعضه إذا بعد لأنه يصر جميع المريء بعيداً أو قريباً، وقد يرى في بعض الأحوال أكثر، فهذه هي الإدراكات فالمدركات الخاصة بها هي الألوان والروائح والطعوم والأصوات وما ذكر في اللمس، ويدرك بواسطة هذه الأشياء خمسة أمور آخر وهي الصغر والكبر والبعد والقرب، وعدد الأشياء وشكلها مثل الاستدارة والتزييع والحركة والسكن ونطريق الغلط إلى هذه التوابع أكثر من طريقه إلى تلك الأصول<sup>(١)</sup>.

### (القول في الحواس الباطنة)

اعلم أن الحواس الباطنة أيضاً خمسة، الحس المشترك والقوة المتصورة والقدرة التخيلية والقدرة الوهمية والقدرة الذاكرة.

أما الحس المشترك فهو حاسة منها ينتشر تلك الحواس وإليها يرجع أثراها وفيها يجتمع، وكأنها جامع لها إذ لو لم يكن لنا ما يجتمع فيه البياض والصوت لما كنا نعلم أن ذلك الأبيض هو ذاك المغني الذي سمعنا صوته، فإن الجمع بين اللون والصوت ليس للعين ولا للأذن.

وأما القدرة المتصورة فعبارة عن الحافظة لما ينطبع في الحس المشترك فإن الحفظ غير الانطباع والقبول ولذلك كان الماء يقبل الصورة والشكل وينطبع فيها ولا يحفظها، والشمع يقبل الشكل بقوه اللين ويحفظ بقوه البيوسة ومهما حللت آفة ينقدم الدماغ بطل حفظ التخيليات وحصل التسيان للصورة.

وأما الوهمية فهي التي تدرك من المحسوس ما ليس محسوس، كما تدرك الشاه عدواه الذئب وليس ذلك بالعين بل بقوة أخرى وهي للبهائم مثل العقل للإنسان. وأما الذاكرة فعبارة عما يحفظ هذه المعانى التي أدركتها الوهمية فهي خزانة المعانى كما أن المتصورة الحافظة للصور المنطبعة في الحس المشترك خزانة للصور، وهاتان أعني الوهمية والذاكرة في مؤخر الدماغ وال المشترك والمتصورة في مقدمه.

وأما التخيلية فهي قرة في وسط الدماغ شأنها التحرير لا الإدراك، أعني أنها تفتش عما في خزانة الصور وعما في خزانة المعانى، فإنها مرکوزة بينهما وتعمل فيها بالتركيب والتفصيل فقط، فتصور إنساناً يطير وشخصاً واحداً نصفه إنسان ونصفه فرس وأمثال ذلك، وليس لها اختراع صورة من غير مثال سابق بل تركب ما ثبت في الخيال متفرقاً أو تفرق مجموعاً وهذه تسمى مفكرة في الإنسان، والمفكرة بالحقيقة هي العقل وإنما هذه آلتى في الفكر لا أنها المفكرة فإنه كما أن ماهيّات

لخجة الإسلام الغزالى

(القول في النفس الإنساني)

إذا كان مزاج العناصر أحسن وأتم اعتدالاً بلغ إلى الغاية التي لا يمكن أن يكون أتم وألطف وأحسن منها، مثل نطفة الإنسان التي حصل نضجها في بدن الإنسان من أغذية هي ألطاف من أغذية الحيوان ومن أغذية النبات وبقوى ومعادن أحسن من قواهما ومعادنها فيستعد لقبول صورة من واهب الصور هي أحسن الصور، وتلك الصورة هي نفس الإنسان وللنفس الإنساني قوله: (إذا هما عالم، والأخرى) عاملة، والقوة العاملة تنقسم إلى القوة النظرية كالعلم بأن الله تعالى واحد، والعلم حادث، وإلى القوة العملية وهي التي تفيد علمًا يتعلق بأعمالنا مثل العلم بأن الظلم قبيح لا ينبغي أن يفعل، وهذا العلم قد يكون كلياً كما ذكرناه وقد يكون جزئياً مثل قوله: زيد لا ينبغي أن يظلم. والقوة العاملة هي التي تتبع إيمانه بالاشراك فإنها لا إدراك لها وإنما لها الحركة فقط، ولكن بحسب مقتضى العقل وكما أن القوة الحركية الحيوانية ليست إلا لطلب أو هرب فكذا القوة العاملة في الإنسان إلا أن مطلبها عقلي وهو الخير والثواب متصل بما بعده، والنفع في العاقبة وإن كان مؤلماً في الحال بحيث تنفر منه الشهوة الحيوانية، وللنفس الإنساني وجهان وجه إلى الجنة العالية وهي الملا الأعلى إذ منها يستفيد العلوم وإنما القوة النظرية للنفس الإنساني باعتبار هذه الجهة وحدها أن يكون دائم القبول، ووجه إلى الجنة السافلة وهي جهة تدبر بدنها وإنما يكون له القوة العملية باعتبار هذه الجهة ولأجل البدن ولا يمكن شرح القوة العقلية الإنسانية إلا بذكر حقيقة الإدراكات وأقسامها ليتبين أن هذه القوة خارجة عنها وزائدة عليها فنقول: قد ذكرنا أن معنى الإدراك هوأخذ صورة المدرك إلا أن هذا الأخذ على مراتب:

(الأول) إدراك البصر فإنه يدرك الإنسان مثلاً مركباً مع لوازمه وتوابعه ولا يدركه مجردًا بل يدرك معه لوناً مخصوصاً ووضعياً مخصوصاً وقدراً مخصوصاً، وهذه

الأسباب هي التي بها تتحرك العين في الحجر من جميع الجوانب حتى يتيسر بها الإبصار والتفاتيش عن الغواص، فكذلك ماهيّات الأسباب هي التي بها يتأنى التفاتيش عن المعاني المودعة في الخزانتين، فطبع هذه القوة الحركية فلا تفتر ولا في حالة النوم فمن طبعها سرعة الانتقال من الشيء إلى ما يناسبه إما بالتشابه وإما بالضادة، أو بأن كان مقترباً به في الواقع الافتراضي عند حصوله في الخيال، ومن طبعها المحاكاة والتمثيل حتى إذا قسم عقلك الشيء إلى أقسام حاكاه بشجرة ذات أغصان وإن رتب شيئاً على درجات حاكاه بالمرادي والسلام وبها يتذكر ما نسي، فإنها لا تزال تفتش عن الصورة التي في الخيال ويتنقل من صورة إلى صورة قربت منها حتى تغدو على الصورة التي منها أدرك المعنى المنسي فيتذكرة بواسطتها ما نسيه، وتكون نسبة تلك الصورة إلى حضور ما يقارنها ويتعلق بها نسبة الحد الأوسط إلى النتيجة، إذ بحضوره يستعد لقبول النتيجة فهذه هي القوى الظاهرة والباطنة وهي بمحملتها آلات، إذ الحركة ليست إلا بجلب المนาفع أو دفع المضار، والمدركة ليست إلا كالمقوسيّات التي تقتضي بها الأخبار، فالمصورة والذاكرة لحفظها، والمتخيلة لاحتضارها بعد الغيبة فلا بد من أصل يكون هذه كلها آلة له وتحتمل إليه وتكون مسخرة له، وسيبغي يعبر عن ذلك الأصل بالنفس وليس هو الجسم إذ كل عضو من الجسم هو أيضاً آلة وإنما أعد لغرض يرجع إلى النفس فلا بد إذاً من نفس تكون هذه القوى والأعضاء آلات لها<sup>(١)</sup>.

(١) انظر كتاب ((معارج القدس في مدارج معرفة النفس)) للغزالى طبع بإشرافى.

المعاني. وهذه القوة تسمى عقلاً وهذه المجردات لا يقدر الخيال على إدراكها فإنما لا يقدر على أن تخيل إنساناً إلا على بعد مثلاً أو قرب أو على قدر الصغر أو الكبير أو قاعداً أو قائماً أو عارياً أو كاسياً، وهذه الأمور غريبة عن ماهية الإنسان فليس للخيال هذا الإدراك ولا أيضاً للأبصار، وهو حاصل فيما فهو إذن بقوة أخرى وتلك القوة هي المطلوب المسمى عقلاً، وبهذه القوة يقتضي الإنسان العلم بالجهولات بواسطة الحد الوسط في التصديق، وبواسطة الحد والرسم في التصورات، وتكون الإدراكات الحاصلة فيها كلية لأنها مجردة فتكون نسبتها إلى آحاد جزئيات المعنى نسبة واحدة، وليس ذلك الشيء لسائر الحيوانات سوى الإنسان، وهذا كانت كلها على غط واحد في جهلها بوجه الحيلة للخلاص مما يشق عليها مع اختلاف أنواعها، وليس لها إلا مقدار حاجتها فإنها تختص بالطبع على سبيل الإلهام والتسخير، فإذاً خاصية الإنسان التي لا يشارك فيها الحيوانات هي التصور والتصديق بالكليات، وله استبطاط المجهول بالمعلوم في الصناعات وغيرها، وهاتان القوتان مع سائر القوى كلها نفس واحدة كما سبق. ثم نقول: إن للقوة العقلية مراتب لها بحسبها أسامي: **فالمرتبة الأولى أن لا يحصرها شيء من المعقولات بالفعل بل ليس لها الاستعداد والقبول كما في الصبي وتسمى حينئذ عقله عقلاً هيولانياً وعقلاً بالقوة، ثم بعد ذلك يظهر فيه نوعان من الصور المعقولة: (أحدهما) نوع الأوليات الحقيقة التي تقتضي طبعها أن تنطبع فيه من غير اكتساب بل تقبلها بالسماع من غير نظر كما يئن، (والثاني) نوع المشهورات وهي في الصناعات والأعمال أي ما ظهر فيه ذلك سمي عقلاً بالملائكة أي قد ملك كسب المعقولات النظرية قياساً، فإن حصل بعد ذلك فيه شيء من المعقولات النظرية باكتسابه إياها سمي عقلاً بالفعل، كالعالم الغافل عن العلوم القادر عليها مهما أراد فإن كانت صورة العلوم حاضرة في ذهنه سميت تلك الصورة عقلاً مستفاداً أي علمًا مستفاداً من سبب من الأسباب الإلهية،**

تواتي لو لم تكن هي بأعيانها لكان هو إنساناً مع عدمها فإنه ليس إنساناً بها، بل هي عوارض غريبة التحقق بالإنسان وليس للبصر قوة تحريد الإنسانية عن اللواحق الغريبة ثم يحصل منه صورة في الخيال يطابق صورته في الإبصار أعني أن صورته أيضاً في الخيال مع الوضع والقدر واللون وجميع لواحقه الغريبة، كما كانت في الأبصار غير مجردة عن اللواحق أبنتها ولا تختلف إلا في أمر واحد وهو أن الجسم المبصر لو انعدم أو غاب بطل الإبصار ولم تبطل صورته الباقية في الخيال، أعني في القوة التي تسمى مصورة فكأنها صارت أبعد عن المادة قليلاً حيث لم يستدع وجودها المادة وحضورها كما يستدعيها الإبصار، ولما كانت الصورة بقدرها ووضعها وأطراها ووسطها وسائر أجزائها تحصل في الخيال لم يمكن أن يحصل إلا في آلة جسمانية، لأن أجزاء المقدار وأطراف لا يتميز إلا في جسم كما لا يتميز الصورة إلا في جسم هو مرأة أو ماء فهاتان القوتان أعني البصر والخيال جسمانيتان.

وأما الوهمية فهي عبارة عن قوة تدرك من المحسوسات معاني غير محسوسة مثل عداوة السنور للفأرة، والشاة للذئب، وموامة الشاة لسحلتها<sup>(١)</sup> وهي أيضاً متعلقة بالمادة، لأنه لو قدر عدم إدراك صورة الذئب بالحس لم يتصور إدراك هذه، وهذه القوة أيضاً جسمانية ومتلصقة بأمور غريبة عن حقيقة المدرك زائدة على ماهية غير مجردة عنها، ومعلوم أنها تدرك الإنسانية بمحضها وحقيقةها أو مجردة بحيث لا يقترب بها شيء غريب إذ لو لم يدرك ذلك مجرداً لما حكمتنا عليه بأن القدر واللون والوضع غريب كلها في حقه وعارض له ليست داخلة في ماهيته، فإذاً لها فيما قوة تدرك الماهية غير مقتنة بشيء من هذه الأمور الغريبة بل مجردة عن كل أمر سوى الإنسانية، وندرك السواد المطلق مجرداً عن كل أمر سوى السوادية فكذلك سائر

(١) الموامة: الحبة والتودد ولم أحد المواقف، فهو من فعل ويق.. وفي نسخة المواجهة، وفي نسخة أخرى المواجهة ولعله المواب ما أثبناه (المواجهة).

بعد القوى والخلفي بعد الجلي، وربما تقوى بعد الأربعين في غالب الأمر. فإن قيل: القوة العقلية أيضاً قد تقصير عن الإدراك بالمرض الذي يظهر في مزاج البدن قيل: قصورها أو تعطلها عند تعطيل آلاتها لا يدل على أنها لا فعل لها في نفسها بل يجوز أن تكون فساد الآلة مؤثراً فيها من وجهين:

(أحدهما) أنه إذا فسدت اشتغلت النفس بتدبيرها وانصرف عن جهة المعقولات، فإن النفس إذا اشتغلت بالخوف لم تدرك اللذة، وإذا اشتغلت بالغضب لم تدرك الألم، وإذا اشتغلت بفن معمقول لم تدرك في حال الشغل غيره فيشغلها شيء عن شيء فلا يبعد أن يشغلها ضعف الآلة وال الحاجة إلى إصلاحها.

(الوجه الثاني) إن الآلة الجسمانية ربما تحتاج القوة إليها ابتداء ليتم لها الفعل بنفسها بعد حصولها كما تحتاج القوة إليها ابتداء ليتم لها الفعل بنفسها بعد حصولها كما يحتاج من يقصد بلدة مثلاً إلى دابة فإذا وصل استغنى عنها، فإذا فعل واحد بغير آلة يدل على أن له فعلًا في نفسه وتعطل الفعل بتعطيل الآلة يتحمل هذين الوجهين اللذين ذكرناهما فلا حجة فيه.

يسمى ذلك السبب ملكرة أو عقلاً فعalla ولا يجوز أن تكون هذه الإدراكات باللة جسمانية بل المدرك هذه المعقولات الكلية جوهر قائم بنفسه ليس بجسم، ولا هو منطبع في جسم ولا يفني بفناء الجسم، بل يبقى حيًّا أبداً الآبديين إما متلذذاً وإما متلذلاً وذلك الجوهر هو النفس، ويدل على كون إدراك العقل بغير جسم عشرة أمور، سبعة هي علامات قوية مقتنة بعدها، وثلاثة هي براهين قاطعة.

(العلامة الأولى) إن الحواس المدركة باللة جسمانية إذا أصاب الآلة آفة فإما أن تدرك وإنما أن يضعف إدراكتها أو يغلط فيه.

(الثانية) إنها لا تدرك آتها إذ البصر لا يدرك نفسه ولا آته.

(الثالثة) إنها لو كان فيها كيفية ما لم يدركها وإنما يدركها أبداً غيرها، حتى إن سوء المزاج إذا صار ممكناً في البدن جوهر باللة مثل الدق لم يدرك ذلك قوة اللمس.

(الرابعة) إنها لا تدرك نفسها فإن الوهم لو أراد أن يتوهם نفسه وهو الوهم لم يمكنها.

(الخامسة) إنها إذا أدركت شيئاً قوياً لم يمكنها الإدراك للضعف بعده وعقيبه، بل بعد زمان فلا تسمع الصوت الخفي عقيب القوى الهائل، ولا إذا اللون الضعيف عقيب الضوء الظاهر، ولا طعم الحلاوة الضعيفة عقيب الحلاوة القوية، فإنها إذا انفعلت بمدركها القوى لم تقبل سرعة الانفعال بمدركها الضعيف لاشتغال المخل بذلك المدرك القوي واشتباكه به.

(السادسة) إنها لو هجم عليها مدرك قوي ضعفت الآلة وفسدت، فقد تفسد العين بقوية الشعاع، ويفسد السمع بالصوت الهائل.

(السابعة) إن القوى الجسمانية تضعف بعد الأربعين وذلك عند ضعف مزاج البدن، وهذا الذي ذكرناه كله ينعكس في القوة العقلية فإنها تدرك نفسها وتدرك إدراكتها لنفسها وتدرك ما يقدر أنه آتها كالقلب والدماغ، وتدرك الضعف

جزأ، وإن كان مخالفًا فلا يخلو إما أن يخالفه مخالفة النوع للنوع ومخالفة الشكل لللون وهو محال، إذ لا يكون الشكل داخلاً في اللون وكل جزء فهو داخل في الكل، وإنما أن يخالفه بعد كونه داخلاً فيه مخالفة الحيوان للإنسان وهي مخالفة الجنس للنوع، وإن كان داخلاً فيه أو مخالفة الواحد للعشرة وباطل أن يخالفه مخالفة الجنس للنوع لأنه يؤدي إلى أن يكون العلم بالحيوان في جزء العلم بالناطق في جزء آخر، فليس في كل واحد منها علم للإنسان فيؤدي إلى أن لا يكون العلم بالإنسان حاصلاً، بل ليت شعري إذا قدرنا الجرزين أحدهما فوق مثلاً والآخر أسفل فالعلم بالجنس بأنهما يختص و لم يستحق أحدهما أن يكون محلاً للجنس والآخر محلاً للفصل، ثم أن ترکب الإنسان من الحيوان والناطق فلا يترکب الحيوان من عدد يتمادى إلى غير نهاية، بل ينتهي إلى أول واحد وإلا فيؤدي إلى أن لا يعلم الشيء إلا بعد علوم غير متناهية وذلك محال، وإن كان يخالفه في المقدار مخالفة الواحد للعشرة فلا يخلو إما أن يكون ذلك الجزء علماً أو لا يكون علماً، فإن لم يكن علماً أدى ذلك إلى أن يحصل من أجزاء ليست علوماً وهو كما يقال حصل من جرزين هما شكل وسود وهو محال، وإن كان ذلك الجزء علماً فمعلومه إن كان معلوم الكل كان الجزء مساوياً للكل، وإن كان معلوم آخر استحال أن يكون الكل علماً غير العلم بالأجزاء إذ لا يحصل من العلم بالشكل والعلم بالسود العلم بالقدرة، وإن كان العلم بالجزء معلوم الكل فقد فرضنا ذلك في معلوم واحد لا جزء له فدل على أن القسمة محال.

(النinth) وهي برهان أيضاً المعمول المجرد يحصل في النفس للإنسان كما سبق ويكون مجردًا عن الوضع وعن المقدار، فتجريده لا يخلو إما أن يكون باعتبار محله أو باعتبار ما منه حصل وباطل أن يكون باعتبار ما منه حصل، فإن الإنسان إنما يتلقى حد الإنسان وحقيقة ويجصل ماهيته في عقله من إنسان شخصي له قدر مخصوص لكن العقل يجرده عن القدر والوضع فيقي أنه منزه عن الوضع والقدر محله أحدهما الآخر في شيء أصلًا كان الجزء مثل الكل وذلك محال إذ يخرج عن كونه

(الثامنة) وهي البرهان أن العلم المجرد الكلي لا يجوز أن يحصل في جسم منقسم لأن العلم الكلي لا ينقسم والجسم ينقسم وما لا ينقسم لا يحصل فيما ينقسم، والعلم لا ينقسم فإذاً لا يحصل العلم في جسم، وهذه المقدمات لا يمكن النزاع فيها إذ الجزء الذي لا يتجرأ قد بطل فلا يكون العلم فيه، وإذا كان جسم منقسم انبسط فيه كالحرارة واللون، فإذا قسم الجسم انقسم العلم بالمحمول بزعم الزاعم، والعلم الواحد بالعلوم الواحد لا ينقسم، إذ ليس له بعض أبنته فاستحال أن يحصل في الجسم، وإن قيل: فلم؟ قلتم: إن العلم الواحد لا ينقسم، قيل: العلم بالمعقول المجرد ينقسم إلى مالا يمكن أن يتواهم فيه كثرة وقبول قسمة كالعلم المجرد بالوجود، وكالعلم بالوحدة فإنه لا بعض للعلوم فلا بعض للعلم الذي هو مثال مطابق له، وإلى ما يتواهم فيه كثرة كالعلم بالعشرة والعلم بالإنسان الذي هو متقوم من الحيوان، والناطق. وهما الجنس والفصل، وهذا النوع ربما يظن أن له أجزاءً إذ يقول القائل: العشرة لها جزء والعلم بها مثال لها ومطابق لها، فالعلم بها له جزء وكذلك العلم بالإنسان وهو محال، فإن العشرة من حيث هي عشرة لأجزاء لها إذ ما دون العشرة ليس بعشرة فليست كالماء الكثير، فإن بعضه إذا قسم فهو ماء، بل هي كالرأس مثلاً فإنه واحد لكل إنسان ولا جزء له من حيث هو رأس، بل له جزء من حيث هو جلد ولحم وعظام، وكونه جلداً ولحماً وعظاماً غير كونه رأساً، وكونه رأساً لا يقتضي أن يكون له جزء، فإن الرأس من حيث هو رأس لا ينقسم وكل معلوم لم يتحدد بهذا النوع من الاتحاد فلا يكون معلوماً واحداً، وأما الإنسان فهو معلوم واحد لأنه من حيث إنه إنسان شيء واحد وله صورة واحدة كليلة ولأجل وحدتها تصير معمولاً فيكون واحداً لا يقبل القسمة، على أنا نقيم برهاناً على استحاله القسمة، وهو أنه لو انقسم العلم بالقسام الجسم لكان أحد القسمين في جزء، وهذا الجزء المفروض فيه قسم العلم الواحد لا يخلو إما أن يخالف الكل أولاً يخالف، فإن لم يخالف أحدهما الآخر في شيء أصلًا كان الجزء مثل الكل وذلك محال إذ يخرج عن كونه

لا لما منه أخذ وحصل، وذلك أن محله أعني نفس الإنسان يميزه عن القدر والوضع ولا فكل حال في ذي وضع وقدر يكون له قدر ووضع بسبب محله لا محالة.

(والعاشرة) أعلم أن كل ما يقدر آلة للعقل من قلب أو دماغ فالعقل قادر على إدراكه، فإذا أدركه لا يكون إلا بحصول صورة فيه، إذ هذا معنى كل إدراك، فالصورة المخالصة لا تخلو إما أن تكون عين صورة الآلة أو غيرها بالعدد ولكن عائلتها، وباطل أن يكون هي عين صورة الآلة فإنها حاضرة أبداً فيها، فينبعي أن يكون أبداً مدركاً لها وليس كذلك فإنه تارة يعقلها وتارة يعرض عن إدراكها والاعراض عن الحاضر محال، وإن كان غيرها بالعدد فإما أن يخل في نفس القوة من غير مشاركة الجسم فيدل ذلك على أنها قائمة بذاتها وليس في الجسم، وإما أن يكون مشاركة الجسم حتى يكون هذه الصورة المعايرة في التعين في القوة في الجسم الذي هو الآلة، وهي مثل الجسم فيؤدي إلى اجتماع صورتين متماثلتين في جسم واحد وذلك محال، كما يستحيل اجتماع سوادين في محل واحد، فإنما بياناً أن الشبيهة لا تكون إلا بنوع مفارقة وهذا لا مفارقة فإن كل عارض يذكر لإحدى الصورتين فهي للصورة الأخرى موجود وبذلك يصيران متطابقين وقد ظهر استحالته.

(دليل حادي عشر) هو أنا قد ذكرنا فيما تقدم أن كل قوة جسمانية فلا تكون إلا قوة على متناه والقوة على ما لا ينها لا تكون في الجسم أبطة، والقوة العقلية قوة على صور عقلية وجسمانية وغيرها لا نهاية لها، إذ ما يمكن أن يدركه العقل من الحسية والمعقولات ليس محسوباً، فيستحيل أن تكون القوة العقلية جسمانية، فاما برهان أنها لا تفني بفناء الجسم فيتقدم عليه أنها حادثة مع الجسم لأنها لو كانت موجودة قبل الجسم لكان التفوس إما واحدة وإما كثيرة، وباطل أن تكون كثيرة فإن الكثرة لا تكون إلا باختلاف وتغاير بالعوارض، وإذا لم تكن مواد وعوارض يقع بها الاختلاف فلا يتصور الاختلاف، وإن كانت واحدة فهو محال أيضاً لأنها في الأبدان كثيرة والواحد لا يصير كثيراً كما لا يصير الكثير

واحداً إلا إذا كان له حجم ومقدار فتصل مرة وينفصل أخرى، ودليل كثرته في الأبدان أن معلوم زيد ليس معلوم عمرو، ولو كان نفساً واحداً لما كان الشيء معلوماً لنفس وبجهولاً بعينه لنفس أخرى، إذ يكون الشيء معلوماً للنفس الواحدة وبجهولاً لها وذلك محال، ولكننا نقول: مع أنها حدثت مع الأحشام فليست حادثة بالأحشام إذ قد سبق أن الجسم لا يكون سبباً لاحتزاع شيء أبطة لا سيما ما ليس بجسم، بل سببها واهب الصور وهو جوهر عقلي أزلي، ويقسى المعلول ببقاء العلة وذلك الجوهر باق، فإن قيل: كما يفترق حدوثها إلى البدن فكذلك بقوتها. قيل: البدن شرط لحدوث النفس لا علة وكأنه شبيكة بها يقتضى من العلة هذا المعلول، أو يستخرج من هذه العلة فبعد الواقع في الوجود بواسطة الشبكة لا يحتاج إلى بقاء الشبكة، ووجه كونه شرطاً لا علة أن العلة لو صدرت منها نفس لكان إما واحدة أو اثنتين أو عدداً غير متناه في كل لحظة وكل ذلك محال، إذ ليس عدد أولى من عدد فلا ترجيح لواحد من الأعداد ولو اقتصر على واحد لم يكن له مخصوص أيضاً فإن إمكان الثاني منه كإمكان الأول فلما لم يترجح إمكان الوجود على إمكان العدم بقي العدم مستمراً إلى أن تستعد النطفة لأن تكون آلة لنفس يشتعل بها، فصار وجود النفس حيئاً أولى من عدمها واحتضن عددها بعد النطف المستعدة في الأرحام هذا شرط الابتداء ليترجح الوجود على العدم فبعد الوجود يكون بقوتها بعلته لا بالمرجح. وأما برهان بطلان التنازع فإن النفس إذا تركت تدبير البدن بفساد المزاج وخروجه عن قول التدبير فلا يخلو إما أن يكون مشتغلة بتدبير حجر أو خشب وما لا يستعد لقبول التدبير فيصير نفسها له وهو محال، أو يشتعل بتدبير نطفة استعدت لقبول التدبير لأية نطفة سواء كانت نطفة إنسان أو حيوان أو غيره، وهو الذي ظنه قوم وذلك محال لأن كل نطفة استعدت لقبول النفس استحققت حدوث نفس من الجوهر العقلي الذي هو مبدأ النفوس استحقاقاً بالطبع لا بالخراف والاختيار، فيؤدي إلى اجتماع نفسيين لبدن واحد وهو محال. فإن استعداد

النطفة لقبول نور النفس من واهب النفوس بإزاء منزلة استعداد الجسم لقبول نور الشمس إذا رفع الحجاب من وجهه فإن كان عند ارتفاع الحجاب ثم سراج حاضر أشرق نور السراج ونور الشمس جميعاً، ولا يمتنع نور الشمس بتور السراج فكذلك لا يمتنع تأثير النطفة لقبول النفس من مبدئها بوجود النفس في العالم غير مشغولة بيدن، فيؤدي ذلك إلى اجتماع نفسيين في بدن واحد وما من شخص إلا وهو يشعر بنفس واحدة، فالتناسخ محال.

(المقالة الخامسة)

(فيما يفيض على النفوس من العقل الفعال) لاشك أن النظر في العقل الفعال يليق بالإلهيات، وقد سبق إثباته وصفته، وليس النظر فيه من حيث ذاته الآن بل من حيث تأثيره في النفوس، بل ليس النظر في تأثيره وإنما هو في النفس من حيث تأثيرها به ولنذكر في هذه المقالة دلالة النفس على العقل الفعال ثم كيفية فيضان العوم عليها منه ثم وجه سعادة النفس به بعد الموت، ثم وجه شقاوة النفس المحجوبة عنه بالأخلاق المذمومة، ثم سبب الرؤيا الكاذبة، ثم سبب إدراك النفس علم الغيب، ثم اتصالها بعالم العلوم ثم سبب مشاهدتها ورؤيتها في اليقظة صوراً لا وجود لها من خارج، ثم معنى النبوة والمعجزات وطبقاتها، ثم وجود الأنبياء وجه الحاجة إليهم فهذه عشرة أمور:

(الأول) دلالة النفس على العقل الفعال ووجهه أن النفس الإنسانية تكون عالمة بالمعقولات المجردة والمعانى الكلية في الصبا بالقوة، ثم تصير عالمة بالفعل وكل ما خرج من القوة إلى الفعل فلا بد له من سبب يخرجه إلى الفعل، فإذاً لا بد للنفس في خروجها في حال الصبا من القوة إلى الفعل من سبب، وهذا أيضاً لا بد له من سبب ويستحيل أن يكون ذلك السبب جسماً لأن الجسم لا يكون سبباً لما ليس بهجسم كما سبق، والعلوم العقلية تقوم بالنفس التي ليست بجسم ولا هي منطبعة في جسم فلا تدخل في المكان والحيز حتى يجاورها جسم آخر أو يجاورها فيؤثر فيها، فإذاً يكون السبب جوهرًا مجردًا عن المادة وهو المعنى بالعقل الفعال لأن معنى العقل كونه مجردًا، ومعنى الفعال كونه فاعلاً في النفوس على الدوام، ولاشك في أن هذا من الجواهر العقلية التي سبق إثباتها في الإلهيات وأولاًها بأن تسب إلى العقل الأخير من العقول العشرة التي ذكرناها، والشرع أيضاً مصريح بأن هذه المعرفات في الناس وفي الأنبياء بواسطة الملائكة.

(الثاني) كيفية حصول العلوم في النفس فذلك أن المتخيلات المحسوسة ما لم تحصل في الخيال لا يحصل منها المعاني الكلية المجردة، ولكنها في ابتداء الصبا تكون في حكم صورة مظلمة فإذا كمل استعداد النفس أشرق نور العقل الفعال على الصور الحاضرة في الخيال فوقع منها في النفوس المجردات الكلية حتى يأخذ من صورة زيد صورة الإنسان الكلي، ومن صورة هذا الشجر صورة الشجر الكلي وغير ذلك، كما تقع من صور المثلونات عند إشراق الشمس عليها مثلها في الأ بصار السليمة والشمس مثل العقل الفعال وبصيرة النفس مثل قوة الإبصار، والمخيلات مثل المحسosات فإنها محسوسة مرتبة بالقوة في الظلام في العين بمصرة بالقوة، فلا يخرج إلى الفعل إلا بسبب آخر وهو إشراق الشمس، فذلك هذا ومهما أشرق هذا النور و Mizit القوة العقلية من الصور المتقدمة في الخيال العرضي عن الذاتي، و Mizit الحقائق عن الأمور الغريبة التي ليست ذاتية فيكون مجرد ويكون كلية أيضاً، إذ أبطل وجود العقل الجزئية بمحض المخصوصات التي هي عرضية خارجة عن الذات، فبقي أمر واحد مجرد نسبته إلى جميع الجزئيات نسبة واحدة.

(الثالث) السعادة وهي أن النفس إذا استعدت بالاستعداد لقبول فيض العقل الفعال وأنست بالاتصال به على الدوام انقطعت حاجتها عن النظر إلى البدن و مقتضي الحواس، ولكن لا يزال البدن يجاذبها ويشغلاها ويعنها عن تمام الاتصال فإذا اخْطَطَ عنها شغل البدن بالموت ارتفع الحجاب وزال المانع ودام الاتصال لأن النفس باقية والعقل الفعال باق أبداً، وفيض من جهته مبذول فإنه لذاته والنفس مستعدة للقبول بمحورها إذا لم يكن مانع، وقد زال المانع فدام الاتصال، لأن البدن وإن كان تحتاج إليه النفس لما فيه من الحواس والقوى في الابتداء لتحصل بواسطة التخيلات حتى تلقط من الحسالات المجردات الكلية و تقتضيها بواسطةها إذ ليس يمكنها في الابتداء كسب المقولات إلا بواسطة الحواس، فالخاتمة نافعة في الابتداء كالشبكة وكالمركب الموصى إلى المقصود ثم بعد الوصول إلى المقصود يصير عين ما

كان شرطاً وبالاً عليها بحيث تكون القائدة في الخلاص منه، لكونه مانعاً للنفس من التمتع بالقصد بعد الوصول وشاغلاً لها وكذلك هذا، وإنما كانت هذه سعادة لأنها لذة عظيمة لا تدخل تحت الوصف وإنما كانت لذة لما بینا من قبل أن معنى اللذة إدراك كل قوة لما هو مقتضى طبعها بغير آفة، وخاصة طبع النفس المعرف والعلم بحقائق الأشياء على ما هي عليه، فإن هذه العقليات ليست للحس أصلاً وقد ظهر أنه لا قياس للذة القوة العقلية إلى لذة القوة الحسية، وظهر أن سبب خلوانا عن إدراك لذة العلوم ونحن في شغل البدن ماذا وقد سبق هذا في الإلهيات، فإذا كانت المعرف التي هي مقتضى طبع القوة العقلية وخاصةيتها المعرفة بالله وملائكته وكبه ورسله وكيفية صدور الوجود منه إلى غير ذلك من المعارف حاضرة، حتى اشتغلت النفس بها وهي في البدن عن أن تصير مستقرة بالبدن وعوارضه متنوعة لفتها ما دام اتصالها وكملا حاصلها بعد فراق البدن والتذلل بها لذة لا يدرك الوصف كنهما، وإنما ليس يشتد الشوق والرغبة في هذا الآن لعدم ذوقه كما لو وصفت لذة الجماع للصبي وليس له شهرة لم يرغب فيه، بل ربما يعاف صورة الجماع وهذه اللذة العقلية إنما تكون لنفس كملت في هذا العالم، فإن كانت مترهنة عن الرذائل ولكنها منفكة عن العلوم وهمها مصروف إلى المتخيلات فلا يبعد أن يتخيل الصورة المللنة كما في النوم فتتمثل لها وصف في الجننة من المحسوسات فيكون بعض الأجرام السماوية موضوعاً لتخيلها إذ لا يمكن التخيل إلا بجسم.

(الرابع القول في الشقاوة) وهي أن تكون النفس محجوبة عن هذه السعادة التي هي مقتضى طبعها، فإذا حيل بينها وبين ما تشتهيه فقد تشفي وإنما تصير محجوبة بأن تتبع الشهوات وتقتصر الهمة على مقتضى الطبع البدني وتؤثر هذا العالم الخسيس الفاني، فترسخ بالعادة تلك الهيئة فيها ويتاكد شوقة إليها فيفوتها بالموت آلة درك المشوق واقتراض العلوم ويفنى الشوق والتزوع وهي الألم العظيم الذي لا حد له، وذلك يمنع من الاتصال والاتصال بالعقل الفعال لأن النفس في هذا العالم لا يمنع

عذاباً يوم القيمة عالم لم ينفعه الله بعلمه»<sup>(١)</sup> وقال النبي ﷺ: «(من ازداد علمًا ولم يزدد هدى لم يزدد من الله إلا بعداً)»<sup>(٢)</sup>.

(الخامس في سبب الرؤية الصادقة) ولعلم أولاً أن معنى النوم الخبراء الروح من الظاهر إلى الباطن، والروح عبارة عن جسم لطيف مركب من بخار الأحلاط معتصبة القلب، وهو مركب القوى النفسانية والحيوانية وبها تتصل القوى الحساسة المتحركة إلى آلتتها، ولذلك مهما وقعت سدة في جاريها من الأعصاب المؤدية إلى الحس بطل الحس وحصل الصرع والسكنة، وكذلك إذا شدت يد الإنسان شدأً حكماً أحسَّ بخدر في أطراف اليد مما يلي الأنامل وبطل في الحال حسه إلى أن يخلّ فيعود الحس بعد زمان، وهذا الروح بواسطة العروق الضوارب منتشر إلى الظاهر من البدن وقد يتحجر في الباطن بأسباب مثل طلب الاستراحة من كثرة الحركة، ومثل اشتغال الباطن لاضع الغذاء، ولذلك يغلب النوم عند الامتناع، ومثل أن يكون الروح قليلاً ناقصاً فلا يفي أثره في الباطن والظاهر جيغاً، ولنقصانه ولزيادته أسباب طيبة، والإعياء معناه نقصان الروح بالتحلل بسبب الحرارة، وميل الرطوبة والثقل اللذين يظهران فيه فيمنعانه عن سرعة الحركة، كما يغلب وقوعه عن من أطالت المقام في الحمام وبعد الخروج منه وتناوله الشيء المرطب للدماغ، فإذا ركدت الحواس بسبب الخبراء الروح الحاملة لقوة الحس عنها بسبب من هذه الأسباب بقيت النفس فارغة عن شغل الحواس لأنها لا تزال مشغولة بالتفكير فيما تورده الحواس عليها، فإذا وجدت فرصة للفراغ وارتفاع عنها المانع استعدت للاتصال بالجواهر الروحانية الشرفية العقلية التي فيها نقش الموجودات كلها المعير عنها في الشرع باللوح المحفوظ، فانتطبع فيها أعني في النفس ما في تلك الجواهر من

(١) رواه الطبراني في ((الأوسط)) وابن عدي في ((الكامل)) والبيهقي في ((شعب الإيمان)) من حديث أبي هريرة، وهو ضعيف جداً.

(٢) رواه الفردوس عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه وهو ضعيف جداً. انظر ضعيف الماجماع ٥٤٠١.

اتصالها لكونها منطبعة في البدن، وإن كانت ليست في البدن كما بینا ولكن لا شغافها بعوارضه وشهواته ونزووه إليه وعشقة الطبيعي الذي يحول بين النفس ومقتضى طبعها، ولكن لا يحس في هذا العالم بألم ذلك لشغف البدن إياها كالمشغول بالقتال أو الخوف، فإنه قد لا يشعر بالألم وقد شرحتنا أسباب ذلك، فإذا فارق البدن بالموت ارتفع ذلك الشاغل وبقي الشوق وفاتها الآلة أعني الحواس والقوى البدنية التي يفيس بها المقولات، وعدم المركب الذي يوصل إلى المقصود وصار الشوق إلى ما تعوده وألفه من الحس صارفاً له إلا ما فاته ومانعاً إياه عن الاتصال بمقتضى طبعه وهو البلاء العظيم المخلد، وهذه النفس ناقصة بفقد العلم ملطفة باتباع الشهوة، وأما الذي استكمل القوة العقلية فحصل المعرف ولذلك اتبع الشهوات فذلك يقى هيئة الشهوات والنزوع إليها في نفسه فيجاذبها إلى جهة الطبيعة السفلية، وما حصله من المعرف في جوهره يجذب نفسه إلى الملاأ الأعلى ويحصل من تصاد المتحاذبين ألم عظيم هائل ولكنه ينقطع ولا يخلد، لأن الجوهر قد كمل وهذه الهيئة عارضة وقد انقطع أسبابها بالموت فلم يبق ما يؤكدها وينجدها فتمهي بعد زمان ولا يتعدب أبداً، ويكون قرب الزوال وبعده بحسب قوة تلك الصفة وضفافها وعن هذا أحرجتك الشريعة بأن المؤمن الفاسق لا يخلد في النار، وأما من اكتسب شوق الاستكمال بالعلم بمارسة مباديه ثم تركه يتضاعف عقابه لأنه ينضاف إلى آلامه تحسره على ما فاته مع كونه مشتاقاً إليه وإن ما لا يعرف قدره لا يشتق إليه فلا يشعر بفوائده ولا يتحسر عليه كما لو قتل ملك وأخذ الملك من أولاده وله ولدان (أحدهما) صبي لا يعرف ما الملك (والآخر) أكبر قد عرف الملك ومارسه ولم يصل بعد إلى استكماله واستدامته فإنه لا شك يكون أعظم حسراً وأشد من أخيه الذاهل عن قدر ما فاته ألا، وقد قال النبي ﷺ في هذا: ((أشد الناس

فلا تستعد للاتصال بالجوهر الروحانية والتخيلة باضطرابها إذا كانت قد قويت بسبب من الأسباب فلا تزال تحاكي وتختزع صوراً لا وجود لها وتبقى في الذاكرة إلى أن يتيقظ النائم فيذكر ما رأه في النام ويكون محاكاتها أيضاً أسباب من أحوال البدن ومزاجه، فإن غلب على مزاجه الصفراء حاكها بالأشياء الصفر وإن كان فيه إفراط الحرارة حاكها بالنار والحمام الحار، وإن غلت عليه البرودة حاكها بالثلج والشتاء، وإن غلت السوداء حاكها بالأشياء السود والأمور الهاشة، وإن كانت النفس مشغولة تفكك نسيت خيال بقية التفكير فلا يزال الخيال يتزدد فيما يتعلق بالهمة فيها وإنما حصلت صورة النار مثلاً في التخيلية عند غلبة الحرارة، لأن الحرارة التي في موضع يتعدى إلى غيره إذا كان مجاوراً له ومناسباً، كما يتعدى نور الشمس إلى الأجسام يعني أنه يكون سبباً لخدوئها إذا عقلت الأشياء موجودة وجوداً فائضاً بامثاله على غيره، فالقوة التخيلية منطبعة في الجسم الحار ويؤثر به تأثيراً يليق بطبعه، وهي ليست بجسم أعني التخيلية حتى يقبل الحرارة نفسها لكن يقبل من الحرارة المقدار الذي في طبعها قبوله، وهي صورة الحار وصورة النار وأمثاله هذا هو السبب فيه.

(السابع في سبب معرفة الغيب في اليقظة) أعلم أن سبب الحاجة إلى النوم لإدراك علم الغيب بالرؤيا ما أوردناه من ضعف النفس، وكون الحواس شاغلة لها حتى إذا ركبت الحواس اتصلت النفس بالجوهر العقليه واستعدت للقبول منها، ويمكن أن يكون ذلك لبعض النفوس في اليقظة من وجهين.

(أحددهما) أن لقوى النفس قوة لا يشغلها الحواس ولا يستولي عليها بحيث يستغرقها وينعها من شغلها، بل يتسع ويقويها للنظر إلى جانب العلو وجانب السفل جميعاً كما يقوى بعض النفوس فيجمع في حالة واحدة بين أن يتكلم ويكتب، فمثل هذه النفوس يجوز أن يفتر عنها في بعض الأحوال شغل الحواس، ويطلع إلى عالم الغيب فيظهر لها منه بعض الأمور فيكون مثل البرق الخاطف، وهذا النوع من النبوة، ثم إن ضعفت التخيلية بقى في الحفظ ما انكشف من الغيب بعينه وكان وحياً

صورة الأشياء لا سيما ما يناسب أغراض النفس ويكون مهماً لها، ويكون انطباع تلك الصورة في النفس منها عند الاتصال كانطباع صورة مرأة في مرأة أخرى يقابلها عند ارتفاع الحجاب بينهما، وكل ما يكون في إحدى المرأتين يظهر في الأخرى بقدرها، فإن كانت تلك الصورة جزئية وقعت من النفس في الصورة وحفظتها الذاكرة على وجهها، ولم تتصرف القوة التخيلية للأشياء بتمامها فتصدق هذه الرؤيا ولا يحتاج إلى التعبير، إذ يكون ما رأه بعينه وإن كانت التخيلية غالبة، وإدراك النفس للصورة ضعيفاً سارعت التخيلية بطبعها إلى تبديل ما رأته النفس بمثال تبديل الرجل بشجرة والعدو بحية أو إلى تبديلها بما يشبهه وبناسبه مناسبة ما، أو بما يضاده، كما أن من رأى أنه ولد له ابن فولدت له بنت وكذا بالعكس وهذه الرؤيا تحتاج إلى تعبير، ومعنى التعبير أن يفكك المعتبر في أن هذا الذي يبقى في حفظه من الصور التي رأها ما الذي يمكن أن تكون النفس قد رأته حتى انتقل الخيال منه إلى هذا الباقى في الحفظ، ويكون ذلك لمن يتفكر في شيء فينتقل خياله إلى غيره ثم منه إلى غيره حتى نسي ما كان يتفكر فيه أولاً، فيكون طريقه في التذكر والتحليل وذلك بأن يقول: هذا الخيال الحاضر لماذا تذكرته؟ فيذكر السبب الموجب له، ثم يتأمل في ذلك حتى يتذكر بسيبه وهكذا وربما يعثر في تخييله على الأول الذي أخبر به إلى هذا الأخير، ولما كانت انتقالات الخيال غير مضبوطة بنوع مخصوص انشعبت وجوه التعبير وصارت تختلف بالأشخاص والأحوال والصناعات وفصول السنة وصحة النائم ومرضه، وصار لا ينال إلا بضرر من الحدس ويفلط فيه ويغلب عليه الالتباس.

(السادس) أضاعفات الأحلام وهي المنامات التي لا أصل لها وسببها حركة القوة التخيلية وشدة اضطرابها، فإنها في أكثر الأحوال لا تفتر عن المحاكاة والانتقالات، وكذلك في حال النوم لا تفتر أيضاً في أكثر الأحوال فمهما كانت النفس ضعيفة فتبقى مشغولة بمحاكاتها كما تكون في حال اليقظة مشغولة بالحواس

صريحاً، وإن قوياً المتخيلاً اشتغلت بطبيعة المحاكاة فيكون هذا الوحي مفتقر إلى التأويل كما يفتقر تلك الرؤيا إلى التعبير.  
(والسبب الثاني) أن يغلب على المزاج اليأس والحرارة حتى يصرفه بغلبة السواد عن موارد الحواس، فيكون مع فتح العينين كالمهوت الغافل الغائب عما يرى ويسمع، وذلك لضعف خروج الروح إلى الظاهر فهذا أيضاً لا يستحيل أن ينكشـف لنفسه من الجواهر الروحانية شيء من الغيب فيتحدث به ويجري على لسانه وكأنه أيضاً غافل عما يحدث به، وهذا يوجد في بعض المجنين والمصروعين وبعض الكهـان من الأعراب فيحدثون بما يكون موافقاً لما سيكون وهذا النوع نقصان والسبب الأول نوع كمال.

(الثامن في سبب رؤية الإنسان في اليقظة صوراً لا وجود لها) وذلك أن النفس قد تدرك الغيب إدراكاً قوياً فيبقى عين ما أدركه في الحفظ، وقد تقبله قبولاً ضعيفاً يستولي عليه المتخيلاً فتحاكـه بصورة محسوسة، فإذا قوياً تلك الصورة في المصورة استصحـب الحـس المشـترك وانطبـعـت الصـورة في الحـس المشـترك سـرايـة إـلـيـهـ من المصـورةـ والـمـتـخيـلـةـ. والإـبـصـارـ هوـ وقـوعـ صـورـةـ فيـ حـسـ المشـتركـ فإنـ الصـورـةـ المـوـجـوـدةـ منـ خـارـجـ لـيـسـ بـمـحـسـوـسـةـ بلـ هيـ بـسـبـبـ صـورـةـ تـمـائـلـهـاـ فيـ الحـسـ المشـتركـ،ـ فـالـمـحـسـوـسـ فيـ الـحـقـيقـةـ هـيـ الصـورـةـ الـحـادـثـةـ فيـ الحـسـ بـسـبـبـ الصـورـةـ الـخـارـجـةـ،ـ فـالـخـارـجـةـ تـسـمـيـ مـحـسـوـسـةـ بـمـعـنـىـ آـخـرـ،ـ فـلـاـ فـرـقـ بـيـنـ أـنـ تـقـعـ الصـورـةـ فيـ الحـسـ المشـتركـ منـ خـارـجـ أوـ مـنـ دـاخـلـ،ـ فـإـنـهـ كـيـفـ مـاـ يـكـوـنـ مـحـسـوـسـةـ يـكـوـنـ حـصـولـهـ إـبـصـارـ،ـ فـمـهـماـ وـقـعـ ذـلـكـ فـيـ المشـتركـ صـارـ صـاحـبـهـ مـبـصـراـهـ،ـ وـإـنـ كـانـ الـأـجـانـ مـعـضـةـ أـوـ كـانـ فـيـ ظـلـمـةـ أـيـضـاـ وـالـذـيـ يـرـىـ إـلـيـهـ الـإـنـسـانـ فـيـ الـيـقـظـةـ إـنـاـ لـاـ يـنـطـبـعـ فـيـ الحـسـ المشـتركـ حتىـ يـصـيرـ مـبـصـراـ،ـ لـأـنـ الحـسـ المشـتركـ مـشـغـلـ بـمـاـ يـوـدـيـ إـلـيـهـ الـحـوـاسـ منـ الـظـاهـرـ وـهـيـ أـغـلـبـ،ـ وـلـأـنـ الـعـقـلـ يـكـسـرـ عـلـىـ الـمـتـخيـلـةـ اـخـتـرـاعـهـاـ وـيـكـذـبـهـاـ فـلـاـ يـقـوـيـ تـصـورـهـاـ فـيـ الـيـقـظـةـ،ـ فـمـهـماـ ضـعـفـ الـعـقـلـ عـنـ رـدـهـاـ وـتـكـذـبـهـاـ بـسـبـبـ مـرـضـ مـنـ الـأـمـرـاـضـ لـمـ يـعـدـ

أـنـ يـنـطـبـعـ فـيـ الحـسـ المشـتركـ مـاـ يـقـعـ فـيـ الـمـتـخيـلـةـ فـيـرـىـ الـمـرـيـضـ صـورـاـ لـاـ وـجـودـهـاـ،ـ بـلـ إـذـ غـلـبـ الـخـوفـ وـاـشـتـدـ تـوـهـمـ الـخـائـفـ لـلـمـخـوفـ وـتـخـيلـهـ إـيـاهـ وـضـعـفـ الـنـفـسـ وـالـعـقـلـ الـكـذـبـ،ـ فـرـىـمـاـ يـمـثـلـ فـيـ الـحـسـ صـورـاـ هـائـلـةـ،ـ وـالـقـوـلـ الـذـيـ يـجـدـتـ بـهـ فـيـ الـصـحـارـىـ وـبـمـاـ يـسـمـعـ فـيـ الـجـبـانـ الـخـائـفـ صـورـاـ هـائـلـةـ،ـ وـالـقـوـلـ الـذـيـ يـجـدـتـ بـهـ فـيـ الـصـحـارـىـ وـبـمـاـ يـسـمـعـ مـنـ كـلـامـهـ هـذـاـ سـبـبـ،ـ وـقـدـ تـشـتـدـ شـهـوـةـ هـذـاـ الـعـلـلـ الـضـعـيفـ فـيـ شـاهـدـهـ مـاـ يـشـتـهـيـهـ وـيـدـ إـلـيـهـ يـدـهـ كـانـهـ يـاـكـلـهـ وـيـرـىـ صـورـاـ لـاـ وـجـودـهـاـ بـسـبـبـ ذـلـكـ.

(النـاسـعـ فـيـ أـصـولـ الـعـجـزـاتـ وـالـكـرـامـاتـ)ـ وـهـيـ ثـلـاثـ خـواـصـ:

(الـخـاصـةـ الـأـوـلـيـ فـيـ قـوـةـ الـنـفـسـ فـيـ جـوـهـرـهـاـ)ـ بـحـيـثـ يـوـثـرـ فـيـ هـيـوـلـ الـعـالـمـ بـيـازـةـ صـورـةـ وـإـبـجـادـ صـورـةـ بـأـنـ يـوـثـرـ فـيـ اـسـتـحـالـةـ غـيرـهـاـ،ـ وـيـوـثـرـ فـيـ اـسـتـحـالـةـ الـهـوـاءـ غـيـرـاـ وـيـجـدـتـ مـطـراـ كـالـطـوفـانـ أوـ بـقـدـرـ الـحـاجـةـ لـلـاـسـتـسـقـاءـ أـوـ مـاـ يـجـرـيـ بـمـرـىـ ذـلـكـ وـهـوـ مـمـكـنـ فـإـنـهـ قـدـ ثـبـتـ فـيـ الـإـلـهـيـاتـ أـنـ الـهـيـوـلـ مـطـيـعـةـ لـلـنـفـوـسـ وـمـتـأـثـرـةـ بـهـاـ،ـ وـإـنـ هـذـهـ الـصـورـ تـعـاقـبـ عـلـيـهـاـ مـنـ آـثـارـ الـنـفـوـسـ الـفـلـكـيـةـ وـهـذـهـ الـنـفـسـ الـإـنـسـانـيـةـ مـنـ جـوـهـرـ تـلـكـ الـنـفـوـسـ وـشـدـيـدـةـ الشـبـهـ بـهـاـ وـهـيـ الـتـيـ كـانـتـ نـسـبـتـهـاـ إـلـيـهـ نـسـبـةـ السـرـاجـ إـلـيـ شـمـسـ،ـ فـإـنـ ذـلـكـ لـاـ يـمـنـعـ مـنـ تـأـثـيرـ كـمـاـ لـاـ يـمـنـعـ ضـعـفـ السـرـاجـ مـنـ كـوـنـهـ مـؤـثـرـاـ فـيـ التـسـخـينـ وـالـإـضـاءـةـ كـالـشـمـسـ،ـ فـكـذـلـكـ نـفـسـ الـإـنـسـانـ تـوـثـرـ فـيـ هـيـوـلـ الـعـالـمـ وـلـكـنـ الـغـالـبـ عـلـيـهـاـ أـنـ يـقـتـصـرـ تـأـثـيرـهـاـ عـلـىـ عـالـمـهـاـ الـخـاصـ وـذـلـكـ بـدـنـهـاـ،ـ وـكـذـلـكـ إـذـ حـصـلـتـ فـيـ الـنـفـسـ صـورـةـ مـكـروـهـةـ اـسـتـحـالـ مـزـاجـ الـبـدـنـ وـحـدـثـ رـطـوبـةـ الـعـرـقـ،ـ وـإـذـ حـصـلـتـ فـيـ الـنـفـسـ صـورـةـ الـغـلـبـ حـمـيـ مـزـاجـ الـبـدـنـ وـأـحـمـرـ الـوـجـهـ،ـ وـإـذـ حـصـلـتـ صـورـةـ مـشـتـهـاـ فـيـ الـنـفـسـ حـدـثـتـ فـيـ أـوـعـيـةـ الـمـيـ حـرـارـةـ مـبـخـرـةـ مـهـبـحـةـ لـلـرـيـحـ حـتـىـ يـمـتـلـئـ بـهـ عـرـوـقـ آـلـةـ الـوـقـاعـ فـتـسـتـعـدـ لـهـ،ـ وـهـذـهـ الـحـرـارـةـ وـالـبـرـودـةـ وـالـرـطـوبـةـ وـالـبـيـوـسـةـ الـتـيـ تـحـدـثـ فـيـ الـبـدـنـ مـنـ هـذـهـ التـصـورـاتـ لـيـسـ فـيـ حـرـارـةـ وـبـرـودـةـ وـرـطـوبـةـ وـبـيـوـسـةـ أـخـرـىـ،ـ بـلـ عـنـ بـمـرـدـ التـصـورـ فـإـذـ صـارـ بـمـرـدـ التـصـورـ سـبـبـاـ لـحـدـوثـ هـذـهـ التـغـيـرـاتـ فـيـ هـيـوـلـ الـبـدـنـ،ـ وـلـيـسـ ذـلـكـ لـكـونـ الـنـفـسـ مـنـطـبـعـةـ فـيـ إـذـ لـيـسـ فـيـ الـبـدـنـ فـيـجـوـزـ أـنـ يـوـثـرـ فـيـ بـدـنـ غـيرـهـ مـثـلـ هـذـاـ

التأثير أو دونه ولكن فيه أولى وأكثر، إذ لها بذنها بحكم علاقه البعثة لذوتها معه وعشيقها له بالطبع ميل إليه ولا ينكر مثل هذا العشق الطبيعي، فإن الصبي ربما وقع في نار أو في ماء فألقت أمه نفسها في النار وراءه بالطبع، فإذا لم يبعد عشق نفسها لبدن آخر هو فرع بذنها فمن أين يبعد عشقها لبذنها بالطبع، وإن لم يكن حالة في بذنها ولا في بذن الولد، وهذه العلاقة العشيقية هي التي يقصر تأثيرها عليه وقد يتعدي أثر بعض النفوس إلى بذن آخر حتى يفسد الروح بالتوهم ويقتل الإنسان بالتوهم ويغير عن ذلك بأنه إصابة العين ولذلك قال عليه الصلاة والسلام: «إن العين لتدخل الرجل القبر والجمل القذر»<sup>(١)</sup> وقال عليه الصلاة والسلام أيضاً: «العين حق»<sup>(٢)</sup> ومعنى ذلك أن المصيب بالعين يستحسن الجحمل مثلاً ويتعجب منه ويفتق أن يكون نفسه خبيثة حسودة فيتوهم سقوط الجحمل فينفعل الجحمل عن توهمها ويسقط في الحال، وإذا كان هذا ممكناً لم يبعد أن تقوى نفس من النفوس على التدور قوة أكثر من هذا فيؤثر في هيولى العالم بإحداث حرارة وبرودة وحركة، وجميع تغيرات العالم السفلي ينشعب عن الحرارة والبرودة والحركة كما سبق في حوادث الجوهر وغيره ومثل هذا يغير عنه بالكرامة والمعجزة.

(الخاصة الثانية للقوة النظرية) هي أن تصفو النفس صفاء يكون شديد الاستعداد والاتصال بالعقل الفعال حتى يفيض عليها العلوم، فإن النفوس منقسمة إلى ما يحتاج إلى التعليم وإلى ما يستغني عنه، والحتاج إلى التعليم منه ما يؤثر فيه التعليم وإن طال تعبه، ومنه ما يتعلم سريعاً وقد يوجد من يستحيط الشيء من نفسه من غير معلم، بل العلوم كلها لو تؤملت لوجدت مستتبطة من النفوس فإن المعلم الأول لم يكن متعلماً من معلم، بل يرتقي بذلك إلى من عرف من نفسه، وما من

(١) رواه ابن عدي والخلية عن حابر وهو حديث حسن. انظر صحيح الجامع ٤١٤٤.

(٢) رواه البخاري (١٠/٢٧٣) ومسلم رقم (٢١٨٧) وأبي داود (٣٨٧٩).

ناظر إلا وهو يذكر استثناءات كثيرة قد استبطنها من نفسه من غير معلم، وذلك بأن تخطر النتيجة بباليه فتبته للحد الأوسط كأنه الذي في نفسه من حيث لا يدرى أو يتدار للحد الأوسط فتحضر النتيجة، كمن نظر إلى سقوط الحجر إلى أسفل فيخطر له أنه لو لا اختلاف الجهات لما كان الحجر ينزل من أعلى إلى أسفل ثم يخطر له أن اختلاف الجهات لا يكون إلا في البعد من جسم والقرب منه، وذلك لا يتصور إلا بمحبطة ومركز فينكشف له بذلك أن السماء هي محبطة، ولابد من وجودها، أو ينظر في حدوث الحركة فيخطر له أن كل حادث فلابد له من سبب حادث ويتسلل ذلك إلى غير نهاية، ويعرف أن ذلك لا يمكن إلا بحركة دورية ثم يسبق له أن الحركة الدورية لا تكون بالطبع، فإنها رجوع إلى ما فارقته من الوضع فيحتاج إلى النفس والنفس إلى العقل كما سبق فهذا وأمثاله غير محال، وإذا خطر فليس بمحال أن يتمادي إلى آخر المعقولات إما في زمان طويل أو قصير ومن انكشفت له هذه المعقولات كلها في زمان قصير من غير تعلم فيقال: إنه نبي أو ولد ويسمى ذلك كرامة أو معجزة للنبي وهو ممكناً، وليس بمحال، وإذا كان يمكن التصور إلى حد يمتنع عن الفهم من التعلم حاز أن يترقى الكمال إلى حد يعني عن التعليم وكيف لا يمكن هذا وكم من المتعلمين في مدة واحدة يسبق أحدهما الآخر بحقائق العلوم مع أن اجتهاده أقل من اجتهاد المسبوق، ولكن شدة الحدس وقوة الذكاء أعطته ذلك فالزيادة في هذا من الممكنات.

(الخاصة الثالثة للقوة المتخيلة) أن النفس قد تقوى كما سبق وتنصل في اليقظة بعالم الغيب كما سبق وتحاكي المتخيلة ما أدركت بصور جميلة وأصوات منظومة فيرى في اليقظة، ويستمع ما كان يراه ويسمعه في النوم للسبب الذي

ذكرناه، فنكون الصور المحاكية المتخيلة للجوهر الشريف صورة عجيبة في غاية الحسن وهو الملك الذي يراه النبي أو الولي، أو يكون المعرف التي تصل إلى النفس من اتصالها بالجوهر الشريفة يتمثل بالكلام الحسن المنظوم الواقع في الحس المشترك فيكون مسموماً فهذا أيضاً ممكناً غير مستحيل، فهذه طبقات النبوة ومن اجتمعت له هذه الثلاثة فهو النبي الأفضل، وهو في الدرجة القصوى من درجات الإنسان وهي متصلة بدرجات الملائكة، لكن الأنبياء في هذه يفضلون يكون للواحد منهم خاصيتان من هذه الثلاث، وقد يكون له خاصة واحدة وقد لا يكون إلا مجرد الروايا وقد يكون له من كل واحدة شيء ضعيف وبه يتفاوت منازلهم في القرب من الله تعالى وملائكته.

(العاشر) في إثبات أن النبي لابد له أن يدخل تحت الوجود، وأن يصدق بدخوله في الوجود، وذلك أن العالم لا ينظام إلا بقانون مسموم بين كافة الخلق يحكمون به بالعدل وإلا تقاتلوا وهلك العالم، وكما لابد لنظام العالم من المطر مثلاً والعنابة الإلهية لم تقتصر عن إرسال السماء مدراراً فنظام العالم لا يستغني عنمن يُعرفهم وجه صلاح الدنيا والآخرة، ولا يشغله بذلك كل واحد وهذا النظام موجود في العالم، فإذاً سبب النظام موجود ومن هو سبب النظام في العالم فهو خليفة الله في أرضه إذ بواسطته يتم في خلق الله تعالي الهدایة إلى مصالح الدنيا والآخرة، وإلا فالخلق دون الهدایة لا يقتضي إلى خير ولذلك قال تعالي: **﴿فَقَدَرْ فَهْدَى﴾**<sup>(١)</sup> وقال عز وجل: **﴿هُوَ أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى﴾**<sup>(٢)</sup> فالمملك واسطة بين الله تعالي والنبي. والنبي واسطة بين الملك والعلماء. والعلماء واسطة بين النبي والعوام. والعالم قريب من النبي. والنبي قريب من الملك، والملك قريب من الله

(١) سورة الأعلى: ٣.

(٢) سورة طه: ٥٠.

سبحانه وتعالى، ثم تفاوت درجات الملائكة والأنبياء والعلماء في مراتب القرب تفاوتاً لا يحصى - فهذا ما أردنا أن نحكى من علومهم (المنطقية والإلهية والطبيعية) من غير اشتغال في تمييز الغث من السمين، والحق من الباطل. ولنفتح بعد هذا بكتاب (تهاافت الفلسفه) حتى يتضح بطلان ما هو باطل من هذه الآراء. والله الموفق لدرك الحق بمنه وحوله.

والحمد لله حمد الشاكرين  
والصلوة والسلام على سيد المرسلين  
محمد وآلـهـ أجمعـينـ آمـينـ

## الفهرس

### الصفحة

|                              |                                                              |
|------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| ٩-٥                          | المقدمة                                                      |
| ١٠                           | مقدمة المؤلف                                                 |
| ١٢                           | القول في المنطق                                              |
| ١٤-١٢                        | مقدمة في تمهيد المنطق وبيان فائدته وأقسامه                   |
| ١٥                           | الفن الأول في دلالة الألفاظ                                  |
| ١٨                           | الفن الثاني في المعاني الكلية واختلاف نسبها وأقسامها         |
| ٣٧-٢٣                        | الفن الثالث في تركيب المفردات وأقسام القضايا                 |
| ٣٨                           | القول في القياسات                                            |
| ٤٠                           | قياس الخلف والاستقرار والمثال والقياسات المركبة              |
| ٥٣                           | القل في مجاري هذه المقدمات                                   |
| ٥٣                           | نحامة القول في القياس                                        |
| ٥٥                           | الفن الخامس من الكتاب في لواحق القياس والبرهان               |
| ٥٩                           | في بيان جميع شروط مقدمات البرهان                             |
| القسم الثاني وهو في الإلهيات |                                                              |
| ٦١                           | الفن الثاني الإلهيات                                         |
| ٦١                           | المقدمة الأولى في تقسيم العلوم                               |
| ٦٤                           | المقدمة الثانية في بيان موضوعات هذه العلوم الثلاثة ليخرج منه |
|                              | موضوع العلم الإلهي الذي نحن بصدده                            |

|                                      |                                                      |
|--------------------------------------|------------------------------------------------------|
| ٧٥                                   | القول في ملازمة الهيولي والصورة                      |
| ٧٨                                   | القول في الأعراض                                     |
| ٨٠                                   | القول في أقسام آحاد هذه الأعراض                      |
| ١٠٤                                  | المقالة الثانية في ذات واجب الوجود ولوارمه           |
| ١١٢                                  | المقالة الثالثة في صفات الأول وفيها دعاؤى ومقدمة     |
| ١٣١                                  | خاتمة القول في الصفات                                |
| ١٣٣                                  | المقالة الرابعة                                      |
| ١٥٥                                  | المقالة الخامسة                                      |
| <b>القسم الثالث وهو في الطبيعيات</b> |                                                      |
| ١٦٤                                  | الفن الثالث في الطبيعيات                             |
| ١٦٦                                  | قسمة أولى للحركة                                     |
| ١٦٨                                  | قسمة ثانية للحركة باعتبار سببها                      |
| ١٦٩                                  | قسمة ثالثة للحركة                                    |
| ١٩١                                  | المقالة الرابعة في النفس النباتي والحيواني والإنساني |
| ١٩٤                                  | القول في تحقيق الإدراكات الظاهرة                     |
| ١٩٩                                  | القول في الحواس الباطنة                              |
| ٢٠١                                  | القول في النفس الإنساني                              |
| ٢١١                                  | المقالة الخامسة فيما يفيض على النفوس من العقل الفعال |

( )

( mh@ghazali.org ) : ( <http://www.ghazali.org> ) :